Tatar Pasundan
Jurnal Diklat Keagamaan
pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025: 153-169

Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an: Analisis Tematik-Komparatif QS.
Az-Zumar: 3 dan QS. Al-Ikhlas: 4 dalam Perspektif Tafsir Klasik

The Concept of Ikhlas in the Qur'an: A Thematic-Comparative Analysis
of QS. Az-Zumar (39):3 and QS. Al-Ikhlas (112):4 from Classical Tafsir
Perspectives

Virdatus Sholikhah!2, Komarudin Sassi2b
L2Institut Agama Islam Al-Qur’an Al-Ittifagiah Indralaya, Indonesia

3E-Mail: avirdatussholikhah3@gmail.com
bE-Mail; bsassikomarudin@yahoo.com

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji konsep ikhlas dalam Al-Qur’an melalui analisis tematik-komparatif terhadap QS.
Az-Zumar: 3 dan QS. Al-Ikhlas: 4 dengan merujuk pada penafsiran mufasir klasik, khususnya Ibn
Katsir, serta didukung oleh tafsir Ath-Tabari dan Al-Qurtubi. Penelitian ini bertujuan menganalisis
ikhlas sebagai prinsip fundamental tauhid yang mencakup dimensi amal (fi'liyyah) dan keyakinan
(i'tigadiyyah), serta menjelaskan keterkaitan keduanya dalam membentuk keutuhan spiritual seorang
Muslim. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan dengan metode
analisis tafsir tematik dan komparatif. Hasil kajian menunjukkan bahwa QS. Az-Zumar: 3 menegaskan
ikhlas sebagai pemurnian ibadah dari segala bentuk perantara dan orientasi selain Allah, sedangkan
QS. Al-Ikhlas: 4 menegaskan keesaan dan keunikan mutlak Allah sebagai fondasi keikhlasan dalam
akidah. Kedua ayat tersebut secara integratif membangun konsep ikhlas yang bersifat menyeluruh dan
relevan dalam merespons tantangan keberagamaan kontemporer, seperti riya digital, kultus tokoh
agama, dan kecenderungan transaksional dalam ibadah. Kajian ini menegaskan bahwa ikhlas bukan
sekadar persoalan niat individual, melainkan konsekuensi langsung dari tauhid yang murni dalam
pemahaman dan praktik keagamaan.

Kata Kunci: Ikhlas; Tauhid; Tafsir Tematik; QS. Az-Zumar: 3; QS. Al-Ikhlas: 4

ABSTRACT

This article examines the concept of ikhlas (sincerity) in the Qur’an through a thematic-comparative analysis of
QS. Az-Zumar (39):3 and QS. Al-lkhlas (112):4, drawing on classical Qur’anic exegesis, particularly that of Ibn
Kathir, with supporting references to Ath-Tabari and Al-Qurtubi. The study aims to analyze ikhlas as a
fundamental principle of tauhid that encompasses both the practical dimension of religious action (fi'liyyah) and
the doctrinal dimension of belief (i’tigadiyyah), and to clarify their integrative relationship within Islamic
spirituality. Employing a qualitative library-based research design, this study applies thematic and comparative
tafsir analysis to explore the theological meanings of the selected verses. The findings indicate that QS. Az-Zumar
(39):3 emphasizes ikhlas as the purification of worship from intermediaries and non-divine orientations, while QS.
Al-Ikhlas (112):4 affirms the absolute oneness and incomparability of God as the theological foundation of sincere
faith. Together, these verses construct a comprehensive understanding of ikhlas that remains relevant for
addressing contemporary religious challenges, including digital ostentation, the cult of religious figures, and the
transactionalization of worship. This study concludes that ikhlas is not merely an inner disposition of intention,
but a direct manifestation of pure monotheism in both belief and religious practice.

Keywords: Ikhlas; Tauhid; Thematic Tafsir; QS. Az-Zumar (39):3; QS. Al-lkhlas (112):4

DOI : 10.38075/tp.v19i2.585

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Internasional.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:a
mailto:virdatussholikhah3@gmail.com
mailto:bsassikomarudin@yahoo.com

Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

PENDAHULUAN

Ikhlas merupakan salah satu
konsep  paling  mendasar dan
menentukan dalam ajaran Islam
(Ramyani, 2022). Dalam khazanah
teologi Islam, ikhlas tidak hanya
diposisikan sebagai nilai moral, tetapi
sebagai fondasi utama bagi diterimanya
segala bentuk amal perbuatan manusia.
Tanpa ikhlas, amal ibadah akan
kehilangan makna spiritualnya dan
terancam ditolak di hadapan Allah,
sebagaimana ditegaskan dalam
berbagai ayat Al-Qur'an dan hadis
Nabi. Oleh karena itu, ikhlas
merupakan syarat mutlak  bagi
keabsahan pengabdian seorang hamba
kepada Tuhannya, yang membedakan
antara amal yang bernilai ibadah
dengan amal yang semata-mata bersifat
duniawi atau riya.

Secara konseptual, ikhlas dalam
Al-Qur'an senantiasa berkaitan erat
dengan tauhid yaitu keyakinan bahwa
hanya Allah semata yang berhak
disembah dan menjadi tujuan akhir dari
segala tindakan manusia (Hidayah, et
al. 2023). Ikhlas adalah
pengejawantahan praktis dari tauhid
dalam aspek niat dan orientasi hidup. Ia
menuntut pemurnian hati dari segala
motif selain mencari keridaan Allah,
serta penolakan terhadap segala bentuk
penyekutuan dalam keyakinan maupun
dalam ekspresi ibadah, baik secara
eksplisit (syirik jali) maupun implisit
(syirik khafi) (Fauzen, 2025). Dalam
konteks ini, ikhlas tidak hanya
dimaknai sebagai ketulusan, tetapi
sebagai komitmen teologis yang lahir
dari kesadaran mendalam akan keesaan
dan kemahasempurnaan Allah.

Dalam kajian akademik
kontemporer, konsep ikhlas telah
banyak dibahas dalam berbagai

154 — Konsep lkhlas dalam Al-Qur’an ...

perspektif, seperti tasawuf, etika Islam,
pendidikan karakter, dan psikologi
keagamaan. = Sebagian  penelitian
menempatkan ikhlas sebagai dimensi
moral individual yang berkaitan
dengan niat dan kejujuran batin,
sementara kajian lainnya
mengaitkannya dengan pembentukan
karakter religius dan spiritualitas
personal. Namun demikian, kajian-
kajian tersebut umumnya belum secara
spesifik mengkaji ikhlas sebagai konsep
teologis yang terintegrasi antara
dimensi amal dan akidah melalui
analisis ayat-ayat Al-Qur'an secara
tematik dan komparatif. Padahal, Al-
Qur'an sendiri menempatkan ikhlas
dalam kerangka tauhid yang tidak
hanya bersifat etis, tetapi juga teologis
dan struktural dalam ajaran Islam.

Salah satu sumber otoritatif yang
banyak digunakan dalam memahami
makna ikhlas dalam Al-Qur’an adalah
Tafsir Ibn Katsir, yang merupakan
representasi dari pendekatan tafsir bi al-
ma’tsir, yakni penafsiran  yang
didasarkan pada riwayat-riwayat sahih
dari Al-Qur’an, hadis Nabi, atsar para
sahabat, dan generasi salaf (Sari dan
Akbar, 2025). Dalam realitas
kontemporer, makna ikhlas
menghadapi berbagai tantangan dan
penyimpangan yang tidak kalah serius
dibanding masa lalu. Fenomena riya
digital, yaitu perilaku memamerkan
aktivitas keagamaan di media sosial
untuk mendapatkan pengakuan atau
pujian, menjadi bentuk baru dari
hilangnya keikhlasan. Begitu pula
dengan pengultusan tokoh agama
secara berlebihan, yang menjadikan
figur manusia sebagai objek ketaatan
mutlak, dan transaksionalitas ibadah, di
mana amal perbuatan dijalankan bukan
semata karena Allah.



Fenomena-fenomena tersebut
menunjukkan bahwa persoalan ikhlas
tidak hanya relevan pada tataran moral
dan praktik keagamaan, tetapi juga
menyentuh aspek teologis yang lebih
mendasar, yaitu pemahaman umat
terhadap tauhid. Meskipun demikian,
masih relatif terbatas kajian tafsir yang
secara khusus mengaitkan problem
keikhlasan =~ kontemporer = dengan
konstruksi konseptual ikhlas dalam
ayat-ayat tauhid wutama Al-Qur’an.
Sebagian kajian tafsir cenderung
membahas ikhlas secara parsial atau
terpisah, baik dalam konteks ibadah
maupun akidah, tanpa
mempertemukan keduanya dalam satu
kerangka analisis yang integratif.
Kondisi ini membuka ruang bagi kajian
yang berupaya menelaah ikhlas sebagai
prinsip tauhid yang menyatukan
dimensi  keyakinan dan  praktik
keagamaan secara utuh.

Penafsiran Ibn Katsir terhadap
kedua ayat ini memberikan fondasi
metodologis dan teologis yang kokoh
dalam memahami makna ikhlas secara
holistik (Umar, et al., 2025). QS. Az-
Zumar ayat 3 dilihat sebagai
representasi ikhlas dalam dimensi amal
(fi'liyyah), sementara QS. Al-Ikhlas ayat
4 sebagai representasi ikhlas dalam
dimensi  keyakinan  (i'tigadiyyah).
Dengan kata lain, penelitian ini
berupaya menunjukkan bahwa ikhlas
adalah prinsip spiritual yang bersifat
integral dan menyeluruh, mencakup
niat, keyakinan, serta praktik
keagamaan dalam kehidupan seorang
Muslim (Hawari, et al., 2024). Lebih dari
sekadar upaya penafsiran teks, kajian
ini juga ingin menjawab kebutuhan
kontekstual umat Islam masa kini
dalam memahami makna keikhlasan
yang sejati, di tengah tekanan budaya

Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

populer, teknologi digital, dan krisis
spiritualitas (Jurnal Studi & others,
2025).

Berdasarkan  latar  belakang
tersebut, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis konsep ikhlas dalam Al-
Qur'an melalui pendekatan tafsir
tematik-komparatif terhadap QS. Az-
Zumar ayat 3 dan QS. Al-Ikhlas ayat 4
dengan merujuk pada penafsiran
mufasir klasik. Kajian ini diarahkan
untuk menunjukkan bahwa ikhlas
merupakan prinsip tauhid yang bersifat
integratif, mencakup dimensi amal
(fi'liyyah) dan dimensi keyakinan
(i"tigadiyyah), serta memiliki implikasi
teologis dan praktis dalam kehidupan
keberagamaan umat Islam. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi
konseptual bagi pengembangan kajian
tafsir Al-Qur’an, khususnya dalam
memahami ikhlas sebagai fondasi
tauhid yang relevan dengan tantangan
keberagamaan kontemporer.

METODE

Penelitian ini merupakan
penelitian  kualitatif berbasis studi
kepustakaan (library research) yang
berfokus pada kajian teks Al-Qur’an
dan literatur tafsir. Pendekatan utama
yang digunakan adalah analisis tafsir
tematik-komparatif, yaitu pendekatan
yang mengkaji suatu konsep kunci Al-
Qur'an  secara tematik  melalui
pengkajian lebih dari satu ayat,
kemudian membandingkan penekanan
makna dan implikasi teologisnya
berdasarkan penafsiran para mufasir.

Objek material penelitian ini
adalah QS. Az-Zumar ayat 3 dan QS. Al-
Ikhlas ayat 4, yang dianalisis sebagai
dua representasi utama konsep ikhlas
dalam  Al-Qur'an, masing-masing

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 155



Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

dalam dimensi praktik ibadah (fi'liyyah)

dan dimensi keyakinan (i‘tigadiyyah).

Sementara itu, objek formal penelitian

ini adalah konsep ikhlas sebagai prinsip

tauhid yang terintegrasi antara amal
dan akidah.

Sumber data primer penelitian ini
adalah Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir
klasik, khususnya Tafsir al-Qur'an al-
"‘Azim karya Ibn Katsir, dengan rujukan
pendukung dari Jami’ al-Bayan karya
Ath-Tabari dan Al-Jami’ li Ahkam al-
Qur'an karya Al-Qurtubi. Kitab-kitab
tafsir  tersebut  dipilih  karena
merepresentasikan tradisi tafsir klasik
Sunni yang menekankan pendekatan
riwayah dan analisis teologis dalam
memahami ayat-ayat tauhid. Data
sekunder diperoleh dari literatur ilmiah
berupa buku, artikel jurnal, dan karya
akademik kontemporer yang relevan
dengan kajian ikhlas, tauhid, dan tafsir
tematik.

Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui penelusuran,
pembacaan kritis, dan pencatatan
sistematis terhadap ayat-ayat yang
dikaji beserta penafsiran para mufasir.
Selanjutnya, data dianalisis melalui
beberapa tahap:

1. analisis kontekstual ayat dengan
memperhatikan latar historis dan
makna kebahasaan istilah kunci;

2. pengelompokan dan pemetaan
penafsiran mufasir terkait konsep
ikhlas pada masing-masing ayat;

3. analisis komparatif terhadap fokus
makna, penekanan teologis, dan
implikasi spiritual dari QS. Az-
Zumar ayat 3 dan QS. Al-Ikhlas ayat
4;

4. sintesis tematik untuk merumuskan
konsep ikhlas yang  bersifat
integratif antara dimensi amal dan
akidah.

156 — Konsep lkhlas dalam Al-Qur’an ...

Pendekatan ini digunakan untuk
menjaga keseimbangan antara kesetiaan
terhadap tradisi tafsir klasik dan
kebutuhan pembacaan kontekstual
yang relevan dengan dinamika
keberagamaan kontemporer. Dengan
demikian, metode penelitian ini
memungkinkan pemahaman konsep
ikhlas secara komprehensif, baik dalam
kerangka normatif-teologis maupun
dalam relevansinya terhadap praktik
keagamaan umat Islam masa kini..

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konteks Historis dan Teks Ayat

Untuk memahami kandungan
makna ayat secara mendalam, penting
untuk terlebih dahulu menelaah
konteks historis turunnya wahyu atau
yang dikenal dengan istilah asbab an-
nuzil (Fitri et al., 2025). Hal ini menjadi
landasan penting dalam studi tafsir
karena ayat-ayat Al-Qur’an tidak turun
dalam kekosongan sejarah, melainkan
merespons situasi konkret yang terjadi
di masa Nabi Muhammad # dan
masyarakat Arab saat itu. Dengan
mengetahui latar belakang turunnya
ayat, seorang mufasir dapat
menghindari pemaknaan yang keluar
dari  maksud  syar’i,  sekaligus
menangkap nilai-nilai universal dari
teks yang diturunkan dalam konteks
tertentu (Annisa dan Alwizar, 2025).

Ayat yang pertama dianalisis
adalah QS. Az-Zumar ayat 3, yang
merupakan  bagian dari  surah
Makkiyyah dan diturunkan dalam
konteks dakwah tauhid kepada
masyarakat Quraisy di Makkah (Jurnal
Kajian Al-Quran, 2023). Pada masa itu,
kaum musyrikin Mekah mengakui
keberadaan  Allah, tetapi tetap
melakukan penyembahan terhadap
berhala dan tokoh-tokoh yang mereka



anggap sebagai perantara (wasitah)
untuk mendekatkan diri kepada Tuhan.
Dalam ayat ini, Allah mengingatkan
bahwa agama yang benar dan bersih (al-
din al-khalish) hanya milik Allah, dan
menolak segala bentuk peribadatan
yang melibatkan selain-Nya, walaupun
dengan niat “mendekatkan  diri”
kepada Allah.

Sedangkan QS. Al-Ikhlas ayat 4
merupakan bagian dari surah Al-Ikhlas,
salah satu surah pendek yang juga
tergolong Makkiyyah (Rif'ah, 2023).
Surah ini turun sebagai respons
terhadap kaum musyrikin dan ahli
kitab yang mempertanyakan atau
membandingkan  sifat-sifat ~ Allah
dengan makhluk. Dalam riwayat
disebutkan bahwa sebagian orang
Quraisy meminta kepada  Nabi
Muhammad # untuk menggambarkan
siapa Tuhan yang ia sembah. Maka
turunlah surah  Al-Ikhlas secara
keseluruhan sebagai jawaban yang
tegas tentang konsep ketuhanan dalam
Islam. Ayat keempat, "Wa lam yakun lahu
kufuwan ahad", menjadi penegasan akhir
dari konsep tauhid yang murni
(Lukman et al., 2026).

Adapun teks lengkap dari kedua
ayat tersebut adalah sebagai berikut:

Dalam QS. Az-Zumar ayat 3, yang
berbunyi :

s Uj\ajsuﬁ}x& d.\bﬂ\:}- Al 4).5\)/
‘03 Q\\;Lb J\LjJAJY\ )}}/
ﬁuﬁ&*@\?‘»\d\odjﬂl& 3

Terjemahan Kemenag 2019

3. Ketahuilah, hanya untuk Allah
agama yang bersih (dari syirik). Orang-
orang yang mengambil pelindung selain

Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

Dia (berkata,) “Kami tidak menyembah
mereka, kecuali (berharap) agar mereka
mendekatkan kami kepada Allah dengan
sedekat-dekatnya.” Sesungguhnya Allah
akan memberi putusan di antara mereka
tentang apa yang mereka perselisihkan.
Sesungquhnya Allah  tidak  memberi
petunjuk kepada pendusta lagi sangat
ingkar.
QS. Al-Ikhlas ayat 4

S BSA
Terjemahan Kemenag 2019
4. serta tidak ada sesuatu pun yang
setara dengan-Nya.”

Kedua ayat ini, melalui teks dan
konteksnya, menjadi landasan
fundamental untuk memahami konsep
ikhlas dalam Islam (JSII, 2024). Ikhlas
bukan hanya dimaknai sebagai niat
dalam hati, tetapi sebagai konsekuensi
logis dari tauhid yang murni bahwa
Allah  satu-satunya yang berhak
disembah, tanpa perantara, tandingan,
atau penyamaan dengan apa pun.

Penafsiran QS. Az-Zumar ayat 3

QS. Az-Zumar ayat 3 merupakan
salah satu ayat yang memuat pesan
tauhid secara eksplisit dan menjadi
pijakan penting dalam memahami
konsep ikhlas dalam konteks ibadah
(Community Service, 2024). Ayat ini
secara tegas menolak segala bentuk
penyekutuan dalam beragama,
sekalipun dibungkus dengan niat yang
terlihat mulia seperti ingin
mendekatkan diri kepada Allah. Berikut
redak51 lengkap ayat tersebut

(&4 ) Qsdg)wus ,:M AL

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 157



Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

\ o, s 3
SiS5a i e VA 52 Sy s iy
Y
Terjemahan Kemenag 2019
3. Ketahuilah, hanya untuk Allah
agama yang bersih (dari syirik). Orang-
orang yang mengambil pelindung selain
Dia (berkata,) “Kami tidak menyembah
mereka, kecuali (berharap) agar mereka
mendekatkan kami kepada Allah dengan
sedekat-dekatnya.” Sesungquhnya Allah
akan memberi putusan di antara mereka
tentang apa yang mereka perselisihkan.
Sesungquhnya  Allah  tidak — memberi
petunjuk kepada pendusta lagi sangat
ingkar.
Ayat ini membangun argumen
bahwa kemurnian agama (e )

adalah bentuk pengabdian yang secara
mutlak ditujukan hanya kepada Allah,
tanpa perantara. Ketika seseorang
menyembah selain Allah meskipun
dengan dalih bahwa itu hanyalah
sarana mendekatkan diri kepada-Nya
maka perbuatan itu tetap dikategorikan
sebagai syirik. Penolakan terhadap
segala bentuk perantara dalam ibadah
menjadi fondasi bagi pemahaman
ikhlas dalam amal (fi"liyyah).

Dan Ayat ini ditafsirkan oleh
berbagai mufasir klasik sebagai kritik
tajam terhadap perilaku keagamaan
kaum  musyrikin Mekah yang
menyembah berhala dan tokoh-tokoh
spiritual dengan dalih bahwa mereka
adalah perantara (wasitah) untuk
mendekatkan diri kepada Allah. Praktik
ini, meskipun dibungkus dengan niat
mendekatkan diri, tetap dikategorikan
sebagai bentuk syirik karena telah
mencederai prinsip al-din al-khalish
(agama yang murni). Menurut beberapa
mufasir utama yang membahas ayat ini

158 — Konsep lkhlas dalam Al-Qur’an ...

secara mendalam antara lain Ibn Katsir,
Ath-Tabari, dan Al-Qurtubi.
1. Penafsiran Ibn Katsir

Dalam Tafsir al-Qur’an al-"Azim,
Ibn Katsir menjelaskan bahwa ayat ini
merupakan celaan keras terhadap kaum
musyrikin yang menyatakan bahwa
mereka menyembah berhala bukan
karena menganggapnya sebagai Tuhan,
melainkan agar menjadi perantara
menuju kedekatan dengan Allah. Ibn
Katsir menyebut alasan tersebut sebagai
kedustaan yang menyesatkan, karena
pada hakikatnya, ibadah yang benar
tidak boleh melibatkan makhluk
sebagai perantara, baik secara literal
maupun simbolis.

Beliau menyatakan: “Mereka
berkata, ‘Kami tidak menyembah
mereka kecuali agar mereka
memberikan syafaat kepada kami dan
menyampaikan  kebutuhan  kami
kepada  Allah” Maka  mereka
menjadikan tandingan-tandingan bagi
Allah. Maka Allah mengabarkan bahwa
Dia tidak memberi petunjuk kepada
siapa yang berdusta dan kafir.” (Tafsir
Ibn Katsir, Juz 7)

Dari penafsiran ini, Ibn Katsir
menekankan bahwa ikhlas bukan hanya
soal niat, melainkan sebuah bentuk
pemurnian ibadah  yang  harus
dibebaskan  dari semua  bentuk
perantara atau niat lain selain Allah.
Bahkan, bentuk penyekutuan yang
tidak disadari seperti menjadikan
simbol, tokoh, atau tradisi sebagai alat
spiritual tetap dinilai sebagai bentuk
syirik yang tersembunyi (syirik khafiy).

2. Penafsiran Ath-Tabar1

Imam Ath-Tabari dalam Jami’ al-
Bayan fi Ta'wil Ay al-Qur’an menjelaskan
bahwa ayat ini merupakan bantahan
terhadap klaim kaum musyrikin yang



menganggap bahwa  menyembah
berhala adalah jalan menuju Tuhan.
Beliau menegaskan bahwa agama yang
benar hanya milik Allah, dan bahwa
segala bentuk penyembahan kepada
makhluk, berapapun diniatkan untuk
tujuan spiritual, tetap merupakan
bentuk pengingkaran terhadap tauhid.

Ath-Tabari juga menjelaskan
bahwa al-din al-khalish adalah agama
yang tidak dicampuri dengan unsur
selain Allah, dan bahwa menjadikan
wali, nabi, atau malaikat sebagai objek
ibadah demi mendekatkan diri adalah
bentuk penyimpangan terhadap tauhid
rubtbiyyah dan ulahiyyah, yang harus
dijaga dalam setiap aspek praktik
keagamaan.

3. Penafsiran Al-Qurtubi

Dalam Al-Jami” li Ahkam al-Qur’an,
Al-Qurtubi mengelaborasi makna al-
din al-khalish sebagai agama yang
murni dari hawa nafsu, syirik, riya, dan
tujuan duniawi. Beliau menyatakan
bahwa niat dan orientasi ibadah
merupakan elemen kunci dalam
menentukan keabsahan ibadah di sisi
Allah. Agama yang murni bukan hanya
soal ritual yang benar, melainkan
kesucian motivasi, penolakan terhadap
perantara, dan  kebebasan  dari
pengaruh simbolisme religius yang
tidak memiliki dasar syar’i.

4. Analisis Tematik: Ikhlas sebagai

Purifikasi Ibadah

Dari penafsiran para mufasir
tersebut dapat ditarik benang merah
bahwa QS. Az-Zumar ayat 3
menggambarkan ikhlas sebagai
kemurnian ibadah dalam dimensi amal
(fi'liyyah). Ikhlas di sini bukan hanya
berarti tidak riya, tetapi juga berarti
menjaga kemurnian tujuan dan

Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

orientasi ibadah, serta menolak segala
bentuk perantara baik secara teologis
maupun simbolis, pengkultusan tokoh
agama, atau penyucian simbol-simbol
keagamaan yang dapat berpotensi
menyimpang dari tauhid. Media sosial,
misalnya, kerap menjadi “perantara
baru” dalam mengekspresikan
religiusitas, di mana amal ditampilkan
bukan untuk Allah semata, tetapi demi
eksistensi sosial. QS. Az-Zumar ayat 3,
dalam hal ini, menjadi peringatan
spiritual agar niat ibadah benar-benar
diarahkan  kepada Allah, tanpa
campuran motif popularitas,
penghargaan, atau pencitraan.

Dari sisi teologis, ayat ini
menegaskan prinsip tauhid yang
eksklusif bahwa ibadah harus ditujukan
hanya kepada Allah, dan bahwa segala
bentuk perantaraan spiritual yang tidak
berdasar wahyu adalah  bentuk
pengingkaran terhadap tauhid.

Penafsiran QS. Al-Ikhlas ayat 4

QS. Al-Ikhlas ayat 4 merupakan
bagian penutup dari surah Al-Ikhlas,
sebuah surah Makkiyyah yang secara
ringkas, namun sangat padat,
menegaskan  prinsip-prinsip  dasar
dalam tauhid dan ikhlas. Surah ini
disebut Al-lIkhlas karena memuat inti
dari akidah Islam, yakni pengesaan
Allah yang mutlak, baik dalam dzat,
sifat, maupun perbuatan-Nya. Ayat
terakhir dari surah ini berbunyi:

MBS A
Terjemahan Kemenag 2019
4. serta tidak ada sesuatu pun yang setara
dengan-Nya.”

Ayat ini menyatakan bahwa tidak
ada makhluk atau entitas apa pun yang
sebanding dengan Allah. Dalam
konteks ikhlas, ini berarti bahwa hanya

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 159



Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

Allah yang layak menjadi tujuan akhir
dari cinta, takut, harapan, dan
pengabdian. Ketika seseorang
menyamakan Allah dengan makhluk
dalam  bentuk keyakinan bahwa
makhluk dapat memberi manfaat atau
mudarat secara mutlak maka hal
tersebut adalah bentuk syirik dalam
akidah (i'tigadiyyah) yang merusak
keikhlasan dalam iman.

Secara gramatikal, kata “kufuwan”
berasal dari akar kata l-—-<, yang berarti
sepadan, setara, sebanding, atau serupa.
Dengan penegasan ini, Allah Swt,,
mengingkari adanya makhluk atau
entitas apa pun yang bisa disamakan
dengan-Nya dalam hal kekuasaan, sifat,
atau keberadaan. Oleh karena itu, ayat
ini bukan hanya menyatakan ketiadaan
tandingan, tetapi juga merupakan
pengingkaran total terhadap segala
bentuk tasybih (penyerupaan) dan
tasyrik (penyekutuan).

1. Penafsiran Ibn Katsir

Dalam Tafsir al-Qur’an al-"Azim,
Ibn Katsir menjelaskan ayat ini sebagai
bentuk penolakan tegas terhadap segala
bentuk perbandingan antara Allah dan
makhluk. Beliau menyatakan bahwa
makna dari "kufuwan" mencakup semua
kemungkinan kesamaan, baik secara
dzat, sifat, nama, maupun perbuatan.
Ibn Katsir menuliskan dengan redaksi
tegas “Tidak ada yang menyerupai-
Nya, tidak ada tandingan-Nya, tidak
ada yang serupa, tidak ada yang
sepadan, tidak ada yang sebanding,
tidak ada yang menyamai, tidak ada
yang menyerupai nama-Nya, dan tidak
ada yang menandingi-Nya. Maha Suci
dan Maha Tinggi Allah dari segala
bentuk penyerupaan, persamaan, atau
tandingan.” (Tafsir Ibn Katsir, Juz 30)

Dari sini, dapat dipahami bahwa
Ibn Katsir memaknai ayat ini dalam

160 — Konsep lkhlas dalam Al-Qur’an ...

konteks penolakan terhadap setiap
bentuk syirik akidah, termasuk
pemahaman teologis yang
menyamakan Allah dengan makhluk
baik secara eksplisit maupun implisit.
Oleh karena itu, ikhlas dalam keimanan,
menurut Ibn Katsir, adalah pengakuan
penuh dan sadar bahwa hanya Allah
yang memiliki keunikan mutlak, yang
tidak dapat dijangkau oleh nalar atau
dibatasi oleh bayangan makhluk.

2. Penafsiran Fakhruddin Ar-Razi

Fakhruddin = Ar-Razi  dalam
Mafatih al-Ghayb atau yang lebih dikenal
sebagai Tafsir al-Kabir, memberikan
pendekatan yang lebih filosofis dan
metafisis dalam menafsirkan ayat ini.
Ar-Razi menyoroti makna "kufuwan"
sebagai bentuk pengingkaran terhadap
kemungkinan Tuhan memiliki analogi
atau munazir (pesaing) dari sisi
eksistensial. Baginya, ayat ini bukan
hanya menyatakan ketidaksamaan
Allah dengan makhluk, tetapi juga
menegaskan bahwa seluruh realitas
wujud selain Allah adalah kontingen
(muhdath) dan bergantung, sementara
Allah adalah wajib al-wujud (yang
keberadaan-Nya mutlak dan tidak
tergantung pada apa pun).

Ar-Razi juga menekankan bahwa
konsepsi ketuhanan Islam berbeda dari
konsep ketuhanan dalam agama-agama
lain yang terkadang menyamakan
Tuhan dengan manusia dalam bentuk
jasmani, emosi, atau kuasa terbatas.
Oleh karena itu, ayat ini menjadi
fondasi dari tauhid asma’” wa sifat, yakni
menetapkan bahwa Allah memiliki
nama dan sifat, tetapi tanpa tasybih
(penyerupaan), tahrif (penyelewengan
makna), ta’til (penolakan total), atau
tamtsil (perbandingan fisik).



3. Analisis Tematik: Ikhlas dalam
Akidah (Tauhid I'tigadiyyah)

Penafsiran para mufasir di atas
menunjukkan bahwa QS. Al-Ikhlas
ayat4d memiliki makna teologis yang
sangat dalam, yaitu penegasan bahwa
Allah adalah satu-satunya realitas
absolut yang tidak dapat diserupakan
dengan makhluk apa pun. Ikhlas dalam
dimensi tauhid i'tigadiyyah berarti
menyandarkan seluruh bentuk
keimanan, cinta, harapan, ketakutan,
dan ketundukan hanya kepada Allah,
tanpa menyertakan unsur makhluk
sebagai pembanding, perantara, atau
representasi. Keyakinan bahwa Allah
tidak memiliki kufuwan menjadi fondasi
spiritual yang memisahkan Islam dari
semua bentuk religiositas politeistik
atau antropomorfik.

Selain itu, ayat ini menjadi
pengingat agar umat Islam tidak
tergelincir dalam praktik kultus tokoh,
pemujaan benda suci, atau
pemberhalaan simbol-simbol agama
yang sering kali muncul dalam
masyarakat, baik tradisional maupun
modern. Ketika manusia menempatkan
nabi, wali, guru, atau simbol tertentu
dalam  posisi yang menyerupai
ketuhanan  misalnya  menjadikan
mereka sebagai satu-satunya sumber
keselamatan atau sebagai yang
"menentukan" takdir maka secara tidak
langsung telah terjadi pengingkaran
terhadap prinsip ikhlas dalam akidah.
Ikhlas menurut QS. Al-Ikhlas ayat 4
bukan hanya persoalan niat tulus dalam
hati, tetapi pemurnian keyakinan dan
cara berpikir.

Analisis Komparatif Konsep Ikhlas
Analisis ~ komparatif  terhadap

konsep ikhlas dalam QS. Az-Zumar

ayat 3 dan QS. Al-Ikhlas ayat 4

Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

merupakan bagian penting dari
pendekatan tafsir muqaran atau tafsir

perbandingan (Yusriyah dan
Khaerunnisa, 2024). Metode ini
bertujuan  untuk  mengeksplorasi
kedalaman makna dengan

menempatkan dua ayat dalam dialog
tematik, guna mengungkap relasi
makna, kesatuan teologis, dan
kelengkapan pesan yang dikandung
oleh keduanya. Dalam konteks ini,
ikhlas dipahami sebagai nilai teologis
dan spiritual yang menyatu dalam dua
dimensi utama ajaran Islam: vyaitu
dimensi amal perbuatan (fi'liyyah) dan
dimensi keyakinan (i“tigadiyyah).

QS. Az-Zumar ayat 3 menitik
beratkan pada keikhlasan dalam ibadah,
yaitu amal yang harus dilakukan hanya
karena Allah semata tanpa perantara
atau niat lain. Sedangkan QS. Al-Ikhlas
ayat 4 menekankan pada keikhlasan
dalam akidah, yakni keimanan murni
kepada Allah yang ©Esa, tanpa
menyamakan-Nya dengan apa pun.
Kedua ayat ini, walau berbeda
penekanan,  sesungguhnya  saling
melengkapi dalam membentuk struktur
tauhid yang kokoh dan utuh, baik dalam
ranah teoretis maupun praktis.

1. Persamaan Konsep Ikhlas

Secara substansial, kedua ayat
memiliki pesan pokok yang identik,
yaitu bahwa ikhlas adalah kunci utama
kesahihan keimanan dan ibadah
(Roshifah, 1967). Dalam QS. Az-Zumar
ayat 3, Allah menegaskan bahwa "al-din
al-khalish" (agama yang murni) adalah
milik-Nya semata, dan bahwa bentuk
ibadah yang disertai perantara walau
diniatkan untuk mendekatkan diri
kepada Allah tetap tergolong syirik. Di
sisi lain, QS. Al-Ikhlas ayat 4
menyatakan bahwa tidak ada seorang
pun yang setara atau sebanding dengan

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 161



Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

Allah, yang berarti bahwa tidak boleh
ada makhluk apa pun yang dijadikan
tandingan dalam hal cinta, harapan,
ketundukan, dan penyandaran diri.

Dengan demikian, kedua ayat
menegaskan bahwa ikhlas bukan
sekadar kemurnian niat dalam hati,
melainkan manifestasi dari keyakinan
tauhid yang mutlak, yaitu bahwa hanya
Allah yang patut disembah, tanpa
sekutu, tanpa perantara, dan tanpa
padanan dalam bentuk atau konsep
apapun.

2. Perbedaan Fokus Tematik dan
Teologis

Meskipun memiliki persamaan
mendasar, kedua ayat memiliki fokus
dan pendekatan yang berbeda dalam
membahas ikhlas. QS. Az-Zumar ayat 3
menempatkan ikhlas dalam konteks
praktik ibadah (amal lahiriah). Ayat ini
memberikan penegasan bahwa ibadah
tidak boleh ditujukan kepada siapa pun
selain Allah, bahkan jika yang disembah
dianggap sebagai  wasilah atau
perantara. Ibadah kepada Allah harus
murni, baik dalam niat maupun
pelaksanaannya, tanpa melibatkan
entitas lain, karena hanya kepada Allah
semata ibadah ditujukan. Ayat ini juga
memberikan peringatan kepada umat
Islam agar menjauhi riya, sum‘ah, dan
bentuk penyimpangan dalam orientasi
ibadah, yang meskipun tidak tampak
secara lahiriah, bisa merusak nilai amal.

Sementara itu, QS. Al-Ikhlas ayat 4
berbicara dalam wilayah ontologis dan
teologis, dengan menekankan keesaan
dan keunikan Allah secara mutlak. Ayat
ini menolak segala bentuk analogi atau
penyerupaan terhadap Allah (Budiman,
2017). Fokusnya bukan pada amal,
tetapi pada kesadaran dan keyakinan
batin bahwa Allah tidak sebanding

162 — Konsep lkhlas dalam Al-Qur’an ...

dengan siapa atau apa pun, tidak dalam
dzat, sifat, atau tindakan. Maka, bentuk
ikhlas dalam konteks ayat ini adalah
penyucian akidah dari bentuk-bentuk
penyekutuan pemikiran seseorang
memiliki kuasa ilahiyah selain Allah.

3. Keterkaitan Antara Ikhlas dalam
Amal dan Ikhlas dalam Akidah

Didalam QS. Az-Zumar ayat 3 dan
QS. Al-Ikhlas ayat 4 membentuk satu
kesatuan utuh yang tidak dapat
dipisahkan. Ikhlas dalam amal (fi‘liyyah)
hanya bisa dicapai jika akidah
(i"tigadiyyah) seseorang benar.
Seseorang yang beramal dengan tujuan
yang tampak tulus, namun memiliki
pemahaman akidah yang menyimpang,
tetap tidak mencapai hakikat ikhlas
menurut standar tauhid dalam Al-
Qur’an.

Demikian  pula  sebaliknya,
keyakinan yang benar tentang keesaan
Allah tidak akan sempurna jika tidak
diikuti dengan ibadah yang tulus, yang
tidak dikotori oleh riya, sum‘ah, atau
ketergantungan kepada makhluk.

Dalam hal ini, dapat dirumuskan
dua pilar utama keikhlasan:

a. Ikhlas dalam fi'liyyah (amal
perbuatan): Menyucikan ibadah dari
motif selain Allah, termasuk riya,
perantara, dan tujuan duniawi.

b. Ikhlas dalam i*tigadiyyah (keyakinan):
Menyucikan tauhid dari segala
bentuk  penyerupaan  (tasybih),
penyekutuan (tasyrik), dan
pembatasan terhadap keagungan
Allah.

Kedua pilar ini bersifat saling
melengkapi Amal tanpa keyakinan
yang benar adalah sia-sia, dan
keyakinan tanpa amal yang tulus
adalah kosong secara spiritual. Dengan
demikian, pemahaman terhadap ikhlas



dalam kedua ayat ini menjadi dasar
penting dalam membentuk karakter
Muslim yang seimbang antara iman dan
amal, antara pemahaman dan

pengamalan, serta antara hakikat dan
syariat (Hanafi dan Sofa, 2024).

Relevansi dan Implikasi Konsep
Ikhlas terhadap Fenomena Keagamaan
Kontemporer

Konsep ikhlas yang termaktub
dalam QS. Az-Zumar ayat 3 dan QS. Al-
Ikhlas ayat 4 bukanlah ajaran yang
eksklusif untuk konteks masyarakat
Arab abad ke-7, melainkan prinsip
universal dan transhistoris yang
senantiasa aktual sepanjang zaman
(Arsyad et al., 2025). Ayat-ayat tersebut,
yang menekankan kemurnian
penghambaan kepada Allah serta
penolakan terhadap segala bentuk
penyekutuan dan penyerupaan, sangat
relevan untuk menghadapi berbagai
dinamika  keberagamaan di era
kontemporer. = Dalam  masyarakat
modern, di mana ekspresi religiusita
kerap berbaur dengan kepentingan
sosial, ekonomi, bahkan politik, nilai
ikhlas menjadi kompas spiritual yang
menentukan keotentikan
keberagamaan seseorang (Nurhasanah
et al, 2023).

Di tengah pesatnya
perkembangan teknologi informasi,
transformasi budaya populer, serta
munculnya kapitalisasi simbol
keagamaan, praktik keberagamaan
mengalami pergeseran dari yang
berbasis tunduk kepada Allah menuju
representasi sosial diri. Dalam konteks
ini, ikhlas berfungsi sebagai nilai
korektif dan normatif, yang menyaring
setiap praktik keagamaan agar tidak
terkontaminasi oleh motivasi lain.

Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

Perkembangan teknologi
informasi, khususnya media sosial,
telah membuka ruang baru dalam cara
manusia  berinteraksi, membentuk
identitas, dan mengekspresikan
spiritualitas. Salah satu implikasi dari
fenomena ini adalah munculnya ruang
digital sebagai medium ekspresi
keagamaan. Ibadah yang dahulu
dilakukan secara pribadi, kini dapat
dipublikasikan dan dikonsumsi oleh
publik dalam waktu nyata melalui
unggahan foto, video, atau cerita
pribadi. Dan Era digital menghadirkan
tantangan serius terhadap makna
ikhlas, khususnya dalam bentuk apa
yang disebut sebagai “riya digital”.

QS. Az-Zumar ayat 3 menegaskan
bahwa agama yang benar adalah yang
"khalish", yakni murni karena Allah.
Ayat ini menjadi sangat relevan dalam
konteks era media sosial. Frasa al-din al-
khalish (agama yang murni)
menekankan bahwa ibadah tidak boleh
bercampur dengan tujuan selain Allah.
Maka, ketika amal dilakukan untuk
meraih popularitas, membangun citra
religius, atau memperluas jaringan
sosial, maka nilai ikhlas telah tercemari.
Media sosial dalam hal ini bukan
sekadar alat, tetapi bisa menjadi
“berhala  simbolik” modern, jika
manusia menjadikan perhatian publik
sebagai objek tujuan dari amal.

Secara psikologis, riya digital
mendorong  lahirnya  kecanduan
validasi religius. Seorang Muslim bisa
merasa belum beribadah “dengan baik”
jika belum membagikannya di publik.
Padahal, esensi ibadah  adalah
hubungan vertikal antara hamba dan
Tuhannya, bukan antara hamba dan
linimasa publik. Lebih jauh lagi, riya
digital berkontribusi pada budaya
religius palsu, di mana keberagamaan

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 163



Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

dinilai dari “apa yang terlihat”, bukan

dari orientasi batiniah dan kualitas

ruhiyah.

Dalam menghadapi tantangan
ini, perlu ada etika keberagamaan
digital yang didasarkan pada prinsip
ikhlas dan kesadaran niat. Beberapa
langkah yang bisa diterapkan:

a. Murogabatullah (merasa diawasi
Allah): Menyadari bahwa penilaian
Allah lebih penting dari penilaian
manusia.

b. Tajdidun niyyah (memperbarui niat):
Selalu mengevaluasi apakah
unggahan kita bernilai syiar atau
hanya pencitraan.

c. Amal sirriyah (amal tersembunyi):
Membiasakan diri untuk beribadah
tanpa publikasi, sebagai bentuk
latihan ikhlas.

d. Literasi digital ruhani: Menyadarkan
masyarakat bahwa tidak semua yang
tampil religius benar-benar religius,
dan sebaliknya.

Dengan demikian, riya digital
adalah fenomena kontemporer yang
harus dikritisi dengan prinsip ikhlas
dalam QS. Az-Zumar ayat 3. Dalam
ruang media sosial yang serba visual
dan kompetitif, ikhlas menjadi benteng
terakhir untuk menjaga ruh ibadah dari
distorsi motivasi.

1. Kultus Tokoh Agama dan
Fenomena Penyamaan Simbolik
Salah satu tantangan keagamaan

paling subtil dan berbahaya dalam

masyarakat ~ kontemporer  adalah
fenomena kultus tokoh agama, yakni
kecenderungan  mengangkat figur
keagamaan ke dalam posisi otoritatif
absolut, bahkan setara dengan sumber
ajaran itu sendiri. Hal ini menjadi
bentuk penyimpangan teologis yang
menggeser pusat penghambaan dari
Allah sebagai satu-satunya otoritas

164 — Konsep lkhlas dalam Al-Qur’an ...

tertinggi, menjadi tokoh manusiawi
yang disakralkan secara berlebihan.
Fenomena kultus tokoh agama adalah
realitas lain yang menggerus nilai ikhlas
dalam akidah. Dalam masyarakat
tertentu, keberagamaan cenderung
bergeser dari tauhid murni kepada
pengultusan personal baik terhadap
guru, ulama, wali, atau bahkan simbol-
simbol tertentu yang dianggap suci.

Di dalam QS. Al-Ikhlas ayat 4 secara
eksplisit menyatakan bahwa tidak ada
seorang pun yang sebanding atau setara
dengan Allah. Ayat ini menjadi benteng
teologis  terhadap  kecenderungan
manusia untuk menyerupakan Allah
dengan makhluk, baik secara fisik,
metaforis, maupun simbolik. Fenomena
kultus tokoh agama bisa ditemukan
dalam berbagai bentuk dan level di
banyak masyarakat Muslim:

2. Fenomena pemimpin tarekat yang

tak tersentuh
Dalam sebagian kelompok sufi,
ada tokoh mursyid (guru spiritual) yang
dipercayai memiliki karamah dan
ma‘rifah sehingga segala perintahnya
dianggap perintah Tuhan. dengan

prinsip QS. Al-Ikhlas ayat 4.

a. Kultus politik terhadap tokoh agama
dalam pemilu. Beberapa pemuka
agama dikultuskan oleh pengikutnya
sedemikian rupa sehingga sikap
politik mereka dianggap sebagai
“fatwa ilahi .

b. Pengultusan  terhadap  '"ustadz
selebriti". Di era media sosial, tokoh
agama yang populer melalui televisi,
YouTube, dan Instagram sering
dikultuskan lebih karena personanya
ketimbang ilmunya. Pengikut fanatik
mereka membela sang ustadz bahkan
dalam kesalahan, menganggap kritik



sebagai penghinaan terhadap agama,
dan secara tidak sadar memposisikan
tokoh itu sebagai "wakil Tuhan" di
dunia digital. Dampaknya,
kebenaran menjadi milik tokoh,
bukan milik dalil.

c. Fenomena benda-benda keramat
milik tokoh agama. Tidak sedikit
umat yang percaya bahwa benda
peninggalan tokoh agama tertentu
membawa keberkahan seperti air
bekas wudu tokoh, rambutnya, atau
bahkan  tanah  yang  pernah
diinjaknya perantara spiritual.

3. Transaksionalitas Ibadah dan
Hilangnya Orientasi Ruhani

Dalam  konteks  kehidupan
keagamaan  kontemporer, muncul
fenomena yang mengganggu
kemurnian ibadah, yakni

transaksionalitas ibadah, yaitu saat
ibadah tidak lagi dimaknai sebagai
pengabdian murni kepada Allah,
melainkan sebagai alat tukar untuk
meraih keuntungan duniawi. Fenomena
ini meluas dan beragam bentuknya:
shalat malam karena ingin proyek
lancar, puasa sunah agar segera dapat
jodoh, sedekah agar bisnis meningkat,
atau umrah karena ingin "rebranding"
sosial. Ibadah, dalam konteks ini, telah
berubah dari penghambaan (ubidiyyah)
menjadi investasi spiritual yang sarat
motif dunia.

QS. Az-Zumar ayat 3
mengingatkan bahwa agama yang
murni  harus bebas dari motif
tersembunyi, bahkan jika dibungkus
dengan istilah religius. QS. Al-Ikhlas
ayat 4 mengingatkan bahwa hanya
Allah yang menjadi tujuan utama dan
satu-satunya yang patut dicintai secara
absolut. Oleh karena itu, menjadikan

Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

dunia sebagai motif utama ibadah

secara tidak sadar telah menggantikan

Allah dengan sesuatu yang fana dalam

orientasi spiritual.

Dampak Sosial dan Psikologis
Transaksionalitas Ibadah Fenomena
ibadah transaksional tidak hanya
merusak nilai spiritual personal, tetapi
juga menciptakan budaya keagamaan
yang rapuh, di antaranya:

a. Ibadah menjadi mekanik dan kering
ruhani. Karena hanya dilakukan saat
ada kebutuhan, tanpa ruh cinta dan
penghambaan yang sejati.

b. Munculnya kekecewaan terhadap
Tuhan. Bila doa tidak dikabulkan,
atau ibadah tak membuahkan hasil
duniawi, maka individu kecewa dan
meninggalkan ibadah. Ini
menunjukkan bahwa selama ini ia
tidak menyembah Allah, tapi
menyembah hasil.

c. Komersialisasi amal saleh. Amal
kebaikan dikaitkan dengan logika
timbal balik: sedekah untuk rezeki,
zikir untuk kelancaran hidup, bukan
sebagai  ekspresi cinta  dan
kesyukuran.

d. Ketidakmampuan untuk ikhlas
dalam cobaan. Ketika hidup sulit,
dan harapan dunia tak terpenuhi,
maka muncul krisis spiritual karena
orientasi ibadah sejak awal memang
bukan untuk Allah, melainkan untuk
dunia.

4. Refleksi Filosofis: Ikhlas sebagai

Kesadaran Ontologis

Dalam khazanah filsafat Islam,
ikhlas tidak hanya dipahami sebagai
kejujuran niat, melainkan sebagai
kesadaran ontologis atas eksistensi
manusia sebagai hamba (Fadilah et al.,
2025). Ikhlas adalah buah dari
pengakuan bahwa hanya Allah yang

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 165



Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

memiliki wujid mutlak (keberadaan
sejati), sementara makhluk adalah
kontingen (muhdath) yang bergantung
sepenuhnya pada Allah. Maka, setiap
bentuk pengabdian yang dilakukan
kepada selain Allah adalah bentuk
kebingungan eksistensial dan
penyimpangan spiritual.

Imam Al-Ghazali dan Konsep
Tajrid Imam Abu Hamid Al-Ghazali
dalam Ihya” ‘Ulum ad-Din menegaskan
bahwa ikhlas ikhlas adalah tajrid
(pemisahan) amal dari segala motif
selain Allah. Dalam konsep ini, manusia
harus melepaskan seluruh orientasi
yang menyertainya baik orientasi
kepada hasil, balasan, atau bahkan
kepada gambaran egoistik tentang
dirinya sebagai orang saleh. Ikhlas
hanya lahir ketika manusia melepaskan
semua bentuk ego spiritual dan
memusatkan orientasi penghambaan
hanya kepada Allah.

Menurut imam al-Ghazali, ikhlas
adalah magam tinggi dalam perjalanan
ruhani (suluk), yang hanya dapat
dicapai dengan riyadah al-nafs (latihan
jiwa), mujahadah (kesungguhan
melawan hawa nafsu), dan muraqabah

(perasaan  diawasi  Allah  secara
konstan). Imam Al-Ghazali
mendefinisikan ikhlas sebagai

“menyucikan amal dari campur tangan
makhluk.” Artinya, amal yang benar-
benar ikhlas adalah amal yang
dilakukan tanpa berharap penghargaan
manusia, tanpa keinginan duniawi, dan
semata-mata karena kesadaran akan
kehadiran Allah.

Konsep Ikhlas dalam Perspektif
Wujud dan Fana” Ibn ‘Arabi dalam
mistisisme filsafat Ibn ‘Arabi, manusia
yang ikhlas adalah mereka yang telah
meleburkan ego pribadinya (fana’)
dalam kehadiran Tuhan

166 — Konsep lkhlas dalam Al-Qur’an ...

(Fathurrahman, 2023). Sedangkan
menuju ikhlas sejati Proses
Transendensi Ruhani untuk Mencapai
ikhlas dalam pengertian ontologis
memerlukan:

a. Tazkiyatun nafs (penyucian jiwa):
membersihkan jiwa dari keinginan
duniawi dan ego.

b. Muragabah: menghadirkan kesadaran
bahwa Allah selalu mengawasi setiap
gerak batin.

c. Tajrid: memisahkan amal dari motif
duniawi dan dari harapan selain
Allah.

d. Fikr wa tafakkur: refleksi mendalam
tentang makna hidup,
ketergantungan makhluk, dan tujuan
keberadaan manusia.

5. Implikasi dalam Pendidikan Islam
Dalam konteks pendidikan Islam,
ikhlas memiliki posisi sentral dalam
pembentukan karakter spiritual peserta
didik (Igbal et al., 2024). Pendidikan
yang tidak menyentuh aspek ketulusan
batin hanya akan menghasilkan
pribadi-pribadi  yang menjalankan
agama sebagai rutinitas, bukan sebagai
pengabdian. Oleh karena itu, penting
bagi lembaga pendidikan Islam untuk
menginternalisasikan nilai ikhlas dalam
seluruh aspek, mulai dari kurikulum

hingga keteladanan pendidik
(Rodhiyana, 2022).
Sayangnya, banyak lembaga

pendidikan Islam saat ini, pendidikan
sering direduksi menjadi formalitas
ritual, capaian akademik, dan kompetisi
status. Siswa diajarkan untuk taat secara
teknis: salat tepat waktu, hafalan Al-
Qur’an, berpakaian syari, dan
mengikuti kegiatan keagamaan; namun
jarang disentuh dimensi batin dari
keikhlasan itu sendiri. Akibatnya,
muncul generasi yang “taat” secara



simbolik, namun mudah rapuh ketika
tidak dilihat, mudah kecewa saat tidak
dihargai, dan mudah terjebak dalam
pamer ibadah (riya) sebagai bagian dari
budaya populer religius. Beberapa
strategi praktis yang dapat dilakukan,
antara lain:

a. Kurikulum Berbasis Tauhid dan
Ruhiyah
Pendidikan tidak boleh hanya
mengejar kompetensi intelektual,
tetapi juga harus menanamkan
kesadaran ruhani bahwa segala ilmu
bersumber dari Allah dan harus
dikembalikan kepada-Nya. Tujuan
belajar bukan hanya "nilai tinggi",
tetapi mendekatkan diri kepada
Allah dan menjadi manusia yang
bermanfaat.

b. Keteladanan Pendidik sebagai Role
Model Ikhlas
Guru dan dosen tidak cukup hanya
mengajarkan ikhlas, tetapi harus
menjadi cerminan nilai ikhlas itu
sendiri. Ketika guru mengajar bukan
karena ingin dipuji atau diangkat
pangkat, tetapi karena ingin
mencerdaskan dan menanamkan
tauhid, maka peserta didik akan
menyerap nilai itu secara batin dan
spontan.

c. Latihan Amal Sirriyah (Amal Rahasia)
Membiasakan peserta didik
melakukan amal tanpa diketahui
orang lain adalah cara efektif
menanamkan ikhlas.

d. Kritik  terhadap
Agama
Peserta didik perlu dibekali dengan
literasi kritis terhadap simbol-simbol
religius, agar mereka tidak terjebak
pada tampilan luar seperti pakaian,
jargon, atau gaya ibadah, tetapi
memahami esensi spiritualitas di
balik simbol.

Performatifitas

Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

e. Evaluasi Berbasis Keikhlasan dan
Karakter
Evaluasi pendidikan Islam
seharusnya tidak hanya menilai
kemampuan akademik, tetapi juga
mencakup dimensi spiritual dan
akhlak.

KESIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa
konsep ikhlas dalam Al-Qur’an tidak
dapat dipahami secara parsial sebagai
persoalan niat individual semata,
melainkan sebagai prinsip tauhid yang
bersifat integratif dan menyeluruh.
Melalui analisis tematik-komparatif
terhadap QS. Az-Zumar ayat 3 dan QS.
Al-Ikhlas ayat 4 berdasarkan penafsiran
mufasir klasik, khususnya Ibn Katsir,
penelitian ini menegaskan bahwa ikhlas
mencakup dua dimensi utama yang
saling berkaitan, yaitu ikhlas dalam
amal (fi'liyyah) dan ikhlas dalam
keyakinan (i"tigadiyyah).

QS. Az-Zumar ayat 3 menegaskan
bahwa ikhlas dalam praktik ibadah
menuntut pemurnian orientasi
penghambaan hanya kepada Allah,
tanpa perantara dan tanpa motif selain-
Nya. Ayat ini menempatkan ikhlas
sebagai syarat teologis bagi keabsahan
ibadah, bukan sekadar kejujuran niat
secara moral. Sementara itu, QS. Al-
Ikhlas ayat 4 menegaskan keesaan dan
keunikan mutlak Allah yang tidak
memiliki padanan apa pun, sehingga
menjadi  landasan  akidah  bagi
keikhlasan iman. Kedua ayat tersebut
membentuk satu kesatuan konseptual
yang menegaskan bahwa ikhlas
merupakan konsekuensi langsung dari
tauhid yang murni, baik dalam
keyakinan maupun dalam praktik
keagamaan.

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 167



Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

Dalam konteks keberagamaan
kontemporer, pemahaman integratif
tentang ikhlas ini memiliki relevansi
yang signifikan. Fenomena seperti riya
digital, kultus tokoh agama, dan
kecenderungan transaksional dalam
ibadah dapat dipahami sebagai bentuk
penyimpangan orientasi tauhid, di
mana tujuan penghambaan bergeser
dari Allah kepada makhluk, simbol,
atau kepentingan duniawi. Dengan
demikian, konsep ikhlas sebagaimana
dibangun oleh QS. Az-Zumar ayat 3 dan
QS. Al-Ikhlas ayat 4 berfungsi sebagai
kerangka korektif teologis untuk
menilai dan menata ulang praktik

Secara akademik, penelitian ini
berkontribusi pada pengembangan
kajian  tafsir =~ Al-Qur'an  dengan
menegaskan pentingnya pendekatan
tematik-komparatif dalam memahami
konsep-konsep teologis kunci. Kajian
ini menunjukkan bahwa integrasi
antara dimensi akidah dan amal
merupakan  karakter = fundamental
ajaran tauhid dalam Al-Qur'an. Ke
depan, penelitian lanjutan dapat
mengembangkan kajian ini dengan
memperluas objek ayat, memperdalam
analisis kebahasaan dan balaghah, atau
mengaitkannya dengan pendekatan
tafsir kontemporer untuk memperkaya

keberagamaan umat Islam di era
modern.

pemahaman tentang ikhlas dalam
dinamika keislaman yang terus
berkembang.

DAFTAR PUSTAKA

Afwaz, F. R. (2023). Tafsir Al-Qur’an Surah Al-Ikhlas karya M. Quraish Shihab: Studi
komparatif terhadap metodologi Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir Al-Qur'an Al-
Karim. Jurnal Tafsere, 11(1), 78-91. https:/ /doi.org/10.24252/jt.v11i1.39975

Al-Qur’an, Jurnal Kajian Ayat-Ayat Siyasah Perspektif Teori dan Interpretasi Al-
Qur’an. (2023). Al-Mubarak Al-Mubarak. Al-Qur’an: Jurnal Kajian, 8(1), 57-77.

Arsyad, M. M., et al. (2025). Latar belakang dan sejarah awal pembaharuan dalam
Islam. Jurnal Studi Islam, 4(7), 1565-1574.

Budiman, S. A. (2017). Pembaharuan konsep kafa’ah dalam perkawinan. Jurnal
Keislaman, 4(2), 9-15.

Dan, T., Ruang Lingkup, R., & Administrasi, D. (2024). Jurnal Studi Islam Indonesia.
Jurnal Studi Islam Indonesia (JSII), 2(1), 162-163.

Fadilah, L. N., Istikomah, N., & Afriantoni, A. (2025). Kontribusi ilmu pengetahuan
Islam dalam pembentukan karakter untuk meningkatkan mutu pendidikan.
Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 5(2), 496-508.
https:/ /doi.org/10.51878 / cendekia.v5i2.4707

Hawari, F. A,, Istiqomah, T. L., & Abu Bakar, M. Y. (2024). Tujuan pendidikan dalam
perspektif Islam. Journal of Multidisciplinary Inquiry in Science, Technology, and
Educational Research, 1(3c), 1108-1124.

Fauzen, M. (2025). Al-Hasyimi: Jurnal Ilmu Hadis. Al-Hasyimi: Jurnal Ilmu Hadis, 2, 41-
58.

Fitri, N., et al. (2025). Pendekatan kontekstual dalam penafsiran Al-Qur’an: Analisis
pemikiran Abdullah Saeed. Jurnal Studi Al-Qur’an, 2(1), 295-311.

168 — Konsep lkhlas dalam Al-Qur’an ...



Tatar Pasundan

Jurnal Diklat Keagamaan

pISSN 2085-4005; eISSN 2721-2866
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025

Hanafi, H.,, & Sofa, A. R. (2024). Refleksitas iman dan ilmu serta apresiasinya
berdasarkan studi Al-Qur’an dan Al-Hadits. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam,
1(4), 278-294. https:/ /doi.org/10.61132/moral.v1i4.376

Hidayah, N., Rosidi, A. R., & Shofiyani, A. (2023). Konsep ikhlas menurut Imam Al-
Ghazali dan relevansinya terhadap tujuan pendidikan Islam. Urwatul Wutsqo:
Jurnal Studi Kependidikan dan Keislaman, 12(2), 190-207.
https:/ /doi.org/10.54437 / urwatulwutsqo.v12i2.957

Igbal, M., et al. (2024). Relevansi pendidikan karakter dalam konteks pendidikan Islam:
Membangun generasi berkarakter Islami. Indonesian Research Journal on Education,
4(3), 13-22. https:/ /doi.org/10.31004/ irje.v4i3.568

Lukman, J., Pbuh, M., & IAIN Takengon. (2026). Hadits kesaksian nubuat Nabi
Muhammad SAW: Kajian terhadap sudut pandang Ahli Kitab. Jurnal Studi Hadis,
(1), 31-53.

Nur Annisa, & Alwizar. (2025). Pendekatan kaedah bahasa untuk menumbuhkan
pemahaman Al-Qur’an dalam pendidikan agama Islam. Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial
& Hukum, 3(2), 1070-1083. https:/ /doi.org/10.61104/alz.v3i2.1233

Nurhasanah, F., Ibnudin, I., & Syathori, A. (2023). Konsep pendidikan menurut Buya
Hamka dan relevansinya dengan pendidikan Islam kontemporer. Journal Islamic
Pedagogia, 3(2), 176-195. https:/ /doi.org/10.31943 / pedagogia.v3i2.108

Perspektif, F., & Sufisme, F. (2023). Jurnal linguistik, sastra, dan pendidikan. Jurnal
Linguistik, Sastra, dan Pendidikan, 8.

Ramyani, I. (2022). Konsep ikhlas dalam implementasi Daqu Method di Pesantren
Tahfizh Darul Qur'an Bandung. Jurnal Riset Agama, 2(2), 133-146.
https:/ /doi.org/10.15575/jra.v2i2.17909

Rodhiyana, M. (2022). Strategi internalisasi nilai-nilai Islami pada peserta didik. Tahdzib
Al-Akhlag: Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 96-105.
https:/ /doi.org/10.34005/ tahdzib.v5i1.1964

Roshifah, R. (1967). Keluhuran akhlak Rasulullah perspektif tafsir sufi Sahl Al-Tustari
[Skripsi].

Sari, Y. P., & Akbar, A. (2025). Peran tafsir dalam memahami konsep tauhid dalam Al-
Qur’an: Kajian atas ayat-ayat akidah. Jurnal Studi AlI-Qur’an, 2(1).

Service, C. (2024). Kontekstualisasi makna pendidikan dalam Al-Qur’an perspektif
hermeneutika Abdullah Saeed. Jurnal Pendidikan Islam, 2(2), 49-69.

Studi, J., et al. (2025). Spiritual generasi Z dalam krisis identitas keagamaan digital.
Jurnal Studi Keislaman, 4(1), 1-27.

Umar, U., Zumaro, A., & Afifah, N. (2025). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam ibadah
zakat: Mengungkap pesan Al-Qur'an dan hadis. Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah
Pendidikan, 9(1), 18-41.

Wigati, A., & Pramuja, M. D. (2024). Kelebihan dan kekurangan serta keempat metode
tafsir (Al-Ijmali, At-Tahlili Al-Muqaran, Al-Maudhu'i). Kapalamada: Jurnal
Multidisipliner, 3(4), 117-139. https:/ /doi.org/10.62668 / kapalamada.v3i04.1297

Yusriyah, Y., & Khaerunnisa, K. (2024). Moderasi beragama dalam perspektif Al-
Qur’an. El-Fata: Journal of Sharia Economics and Islamic Education, 2(2), 229-246.
https:/ /doi.org/10.61169/ el-fata.v2i2.80

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 169



