
Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  

PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025: 153-169 

 

DOI : 10.38075/tp.v19i2.585 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Internasional. 

Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an: Analisis Tematik-Komparatif QS. 
Az-Zumar: 3 dan QS. Al-Ikhlas: 4 dalam Perspektif Tafsir Klasik 

 
The Concept of Ikhlas in the Qur’an: A Thematic-Comparative Analysis 
of QS. Az-Zumar (39):3 and QS. Al-Ikhlas (112):4 from Classical Tafsir 

Perspectives 
 

Virdatus Sholikhah1a, Komarudin Sassi2b 

1,2Institut Agama Islam Al-Qur’an Al-Ittifaqiah Indralaya, Indonesia 
 

aE-Mail: avirdatussholikhah3@gmail.com 
bE-Mail: bsassikomarudin@yahoo.com  

 
ABSTRAK 

Artikel ini mengkaji konsep ikhlas dalam Al-Qur’an melalui analisis tematik-komparatif terhadap QS. 
Az-Zumar: 3 dan QS. Al-Ikhlas: 4 dengan merujuk pada penafsiran mufasir klasik, khususnya Ibn 
Katsir, serta didukung oleh tafsir Ath-Ṭabari dan Al-Qurṭubi. Penelitian ini bertujuan menganalisis 
ikhlas sebagai prinsip fundamental tauhid yang mencakup dimensi amal (fi‘liyyah) dan keyakinan 
(i‘tiqādiyyah), serta menjelaskan keterkaitan keduanya dalam membentuk keutuhan spiritual seorang 
Muslim. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan dengan metode 
analisis tafsir tematik dan komparatif. Hasil kajian menunjukkan bahwa QS. Az-Zumar: 3 menegaskan 
ikhlas sebagai pemurnian ibadah dari segala bentuk perantara dan orientasi selain Allah, sedangkan 
QS. Al-Ikhlas: 4 menegaskan keesaan dan keunikan mutlak Allah sebagai fondasi keikhlasan dalam 
akidah. Kedua ayat tersebut secara integratif membangun konsep ikhlas yang bersifat menyeluruh dan 
relevan dalam merespons tantangan keberagamaan kontemporer, seperti riya digital, kultus tokoh 
agama, dan kecenderungan transaksional dalam ibadah. Kajian ini menegaskan bahwa ikhlas bukan 
sekadar persoalan niat individual, melainkan konsekuensi langsung dari tauhid yang murni dalam 
pemahaman dan praktik keagamaan. 

 
Kata Kunci: Ikhlas; Tauhid; Tafsir Tematik; QS. Az-Zumar: 3; QS. Al-Ikhlas: 4 

 

ABSTRACT 
This article examines the concept of ikhlas (sincerity) in the Qur’an through a thematic-comparative analysis of 
QS. Az-Zumar (39):3 and QS. Al-Ikhlas (112):4, drawing on classical Qur’anic exegesis, particularly that of Ibn 
Kathir, with supporting references to Ath-Ṭabari and Al-Qurṭubi. The study aims to analyze ikhlas as a 
fundamental principle of tauhid that encompasses both the practical dimension of religious action (fi‘liyyah) and 
the doctrinal dimension of belief (i‘tiqādiyyah), and to clarify their integrative relationship within Islamic 
spirituality. Employing a qualitative library-based research design, this study applies thematic and comparative 
tafsir analysis to explore the theological meanings of the selected verses. The findings indicate that QS. Az-Zumar 
(39):3 emphasizes ikhlas as the purification of worship from intermediaries and non-divine orientations, while QS. 
Al-Ikhlas (112):4 affirms the absolute oneness and incomparability of God as the theological foundation of sincere 
faith. Together, these verses construct a comprehensive understanding of ikhlas that remains relevant for 
addressing contemporary religious challenges, including digital ostentation, the cult of religious figures, and the 
transactionalization of worship. This study concludes that ikhlas is not merely an inner disposition of intention, 
but a direct manifestation of pure monotheism in both belief and religious practice. 
 
Keywords: Ikhlas; Tauhid; Thematic Tafsir; QS. Az-Zumar (39):3; QS. Al-Ikhlas (112):4 

 
 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:a
mailto:virdatussholikhah3@gmail.com
mailto:bsassikomarudin@yahoo.com


Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  
PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

154 – Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an … 

PENDAHULUAN 
Ikhlas merupakan salah satu 

konsep paling mendasar dan 
menentukan dalam ajaran Islam 
(Ramyani, 2022). Dalam khazanah 
teologi Islam, ikhlas tidak hanya 
diposisikan sebagai nilai moral, tetapi 
sebagai fondasi utama bagi diterimanya 
segala bentuk amal perbuatan manusia. 
Tanpa ikhlas, amal ibadah akan 
kehilangan makna spiritualnya dan 
terancam ditolak di hadapan Allah, 
sebagaimana ditegaskan dalam 
berbagai ayat Al-Qur’an dan hadis 
Nabi. Oleh karena itu, ikhlas 
merupakan syarat mutlak bagi 
keabsahan pengabdian seorang hamba 
kepada Tuhannya, yang membedakan 
antara amal yang bernilai ibadah 
dengan amal yang semata-mata bersifat 
duniawi atau riya. 

Secara konseptual, ikhlas dalam 
Al-Qur’an senantiasa berkaitan erat 
dengan tauhid yaitu keyakinan bahwa 
hanya Allah semata yang berhak 
disembah dan menjadi tujuan akhir dari 
segala tindakan manusia (Hidayah, et 
al. 2023). Ikhlas adalah 
pengejawantahan praktis dari tauhid 
dalam aspek niat dan orientasi hidup. Ia 
menuntut pemurnian hati dari segala 
motif selain mencari keridaan Allah, 
serta penolakan terhadap segala bentuk 
penyekutuan dalam keyakinan maupun 
dalam ekspresi ibadah, baik secara 
eksplisit (syirik jali) maupun implisit 
(syirik khafi) (Fauzen, 2025). Dalam 
konteks ini, ikhlas tidak hanya 
dimaknai sebagai ketulusan, tetapi 
sebagai komitmen teologis yang lahir 
dari kesadaran mendalam akan keesaan 
dan kemahasempurnaan Allah. 

Dalam kajian akademik 
kontemporer, konsep ikhlas telah 
banyak dibahas dalam berbagai 

perspektif, seperti tasawuf, etika Islam, 
pendidikan karakter, dan psikologi 
keagamaan. Sebagian penelitian 
menempatkan ikhlas sebagai dimensi 
moral individual yang berkaitan 
dengan niat dan kejujuran batin, 
sementara kajian lainnya 
mengaitkannya dengan pembentukan 
karakter religius dan spiritualitas 
personal. Namun demikian, kajian-
kajian tersebut umumnya belum secara 
spesifik mengkaji ikhlas sebagai konsep 
teologis yang terintegrasi antara 
dimensi amal dan akidah melalui 
analisis ayat-ayat Al-Qur’an secara 
tematik dan komparatif. Padahal, Al-
Qur’an sendiri menempatkan ikhlas 
dalam kerangka tauhid yang tidak 
hanya bersifat etis, tetapi juga teologis 
dan struktural dalam ajaran Islam. 

Salah satu sumber otoritatif yang 
banyak digunakan dalam memahami 
makna ikhlas dalam Al-Qur’an adalah 
Tafsir Ibn Katsir, yang merupakan 
representasi dari pendekatan tafsir bi al-
ma’tsūr, yakni penafsiran yang 
didasarkan pada riwayat-riwayat sahih 
dari Al-Qur’an, hadis Nabi, atsar para 
sahabat, dan generasi salaf (Sari dan 
Akbar, 2025). Dalam realitas 
kontemporer, makna ikhlas 
menghadapi berbagai tantangan dan 
penyimpangan yang tidak kalah serius 
dibanding masa lalu. Fenomena riya 
digital, yaitu perilaku memamerkan 
aktivitas keagamaan di media sosial 
untuk mendapatkan pengakuan atau 
pujian, menjadi bentuk baru dari 
hilangnya keikhlasan. Begitu pula 
dengan pengultusan tokoh agama 
secara berlebihan, yang menjadikan 
figur manusia sebagai objek ketaatan 
mutlak, dan transaksionalitas ibadah, di 
mana amal perbuatan dijalankan bukan 
semata karena Allah. 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  

PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 155 

Fenomena-fenomena tersebut 
menunjukkan bahwa persoalan ikhlas 
tidak hanya relevan pada tataran moral 
dan praktik keagamaan, tetapi juga 
menyentuh aspek teologis yang lebih 
mendasar, yaitu pemahaman umat 
terhadap tauhid. Meskipun demikian, 
masih relatif terbatas kajian tafsir yang 
secara khusus mengaitkan problem 
keikhlasan kontemporer dengan 
konstruksi konseptual ikhlas dalam 
ayat-ayat tauhid utama Al-Qur’an. 
Sebagian kajian tafsir cenderung 
membahas ikhlas secara parsial atau 
terpisah, baik dalam konteks ibadah 
maupun akidah, tanpa 
mempertemukan keduanya dalam satu 
kerangka analisis yang integratif. 
Kondisi ini membuka ruang bagi kajian 
yang berupaya menelaah ikhlas sebagai 
prinsip tauhid yang menyatukan 
dimensi keyakinan dan praktik 
keagamaan secara utuh. 

Penafsiran Ibn Katsir terhadap 
kedua ayat ini memberikan fondasi 
metodologis dan teologis yang kokoh 
dalam memahami makna ikhlas secara 
holistik (Umar, et al., 2025). QS. Az-
Zumar ayat 3 dilihat sebagai 
representasi ikhlas dalam dimensi amal 
(fi‘liyyah), sementara QS. Al-Ikhlas ayat 
4 sebagai representasi ikhlas dalam 
dimensi keyakinan (i‘tiqādiyyah). 
Dengan kata lain, penelitian ini 
berupaya menunjukkan bahwa ikhlas 
adalah prinsip spiritual yang bersifat 
integral dan menyeluruh, mencakup 
niat, keyakinan, serta praktik 
keagamaan dalam kehidupan seorang 
Muslim (Hawari, et al., 2024). Lebih dari 
sekadar upaya penafsiran teks, kajian 
ini juga ingin menjawab kebutuhan 
kontekstual umat Islam masa kini 
dalam memahami makna keikhlasan 
yang sejati, di tengah tekanan budaya 

populer, teknologi digital, dan krisis 
spiritualitas (Jurnal Studi & others, 
2025). 

Berdasarkan latar belakang 
tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis konsep ikhlas dalam Al-
Qur’an melalui pendekatan tafsir 
tematik-komparatif terhadap QS. Az-
Zumar ayat 3 dan QS. Al-Ikhlas ayat 4 
dengan merujuk pada penafsiran 
mufasir klasik. Kajian ini diarahkan 
untuk menunjukkan bahwa ikhlas 
merupakan prinsip tauhid yang bersifat 
integratif, mencakup dimensi amal 
(fi‘liyyah) dan dimensi keyakinan 
(i‘tiqādiyyah), serta memiliki implikasi 
teologis dan praktis dalam kehidupan 
keberagamaan umat Islam. Dengan 
demikian, penelitian ini diharapkan 
dapat memberikan kontribusi 
konseptual bagi pengembangan kajian 
tafsir Al-Qur’an, khususnya dalam 
memahami ikhlas sebagai fondasi 
tauhid yang relevan dengan tantangan 
keberagamaan kontemporer. 
 
METODE 

Penelitian ini merupakan 
penelitian kualitatif berbasis studi 
kepustakaan (library research) yang 
berfokus pada kajian teks Al-Qur’an 
dan literatur tafsir. Pendekatan utama 
yang digunakan adalah analisis tafsir 
tematik-komparatif, yaitu pendekatan 
yang mengkaji suatu konsep kunci Al-
Qur’an secara tematik melalui 
pengkajian lebih dari satu ayat, 
kemudian membandingkan penekanan 
makna dan implikasi teologisnya 
berdasarkan penafsiran para mufasir. 

Objek material penelitian ini 
adalah QS. Az-Zumar ayat 3 dan QS. Al-
Ikhlas ayat 4, yang dianalisis sebagai 
dua representasi utama konsep ikhlas 
dalam Al-Qur’an, masing-masing 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  
PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

156 – Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an … 

dalam dimensi praktik ibadah (fi‘liyyah) 
dan dimensi keyakinan (i‘tiqādiyyah). 
Sementara itu, objek formal penelitian 
ini adalah konsep ikhlas sebagai prinsip 
tauhid yang terintegrasi antara amal 
dan akidah. 

Sumber data primer penelitian ini 
adalah Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir 
klasik, khususnya Tafsīr al-Qur’ān al-
‘Aẓīm karya Ibn Katsir, dengan rujukan 
pendukung dari Jāmi‘ al-Bayān karya 
Ath-Ṭabari dan Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-
Qur’ān karya Al-Qurṭubi. Kitab-kitab 
tafsir tersebut dipilih karena 
merepresentasikan tradisi tafsir klasik 
Sunni yang menekankan pendekatan 
riwayah dan analisis teologis dalam 
memahami ayat-ayat tauhid. Data 
sekunder diperoleh dari literatur ilmiah 
berupa buku, artikel jurnal, dan karya 
akademik kontemporer yang relevan 
dengan kajian ikhlas, tauhid, dan tafsir 
tematik. 

Teknik pengumpulan data 
dilakukan melalui penelusuran, 
pembacaan kritis, dan pencatatan 
sistematis terhadap ayat-ayat yang 
dikaji beserta penafsiran para mufasir. 
Selanjutnya, data dianalisis melalui 
beberapa tahap: 
1. analisis kontekstual ayat dengan 

memperhatikan latar historis dan 
makna kebahasaan istilah kunci; 

2. pengelompokan dan pemetaan 
penafsiran mufasir terkait konsep 
ikhlas pada masing-masing ayat; 

3. analisis komparatif terhadap fokus 
makna, penekanan teologis, dan 
implikasi spiritual dari QS. Az-
Zumar ayat 3 dan QS. Al-Ikhlas ayat 
4; 

4. sintesis tematik untuk merumuskan 
konsep ikhlas yang bersifat 
integratif antara dimensi amal dan 
akidah. 

Pendekatan ini digunakan untuk 
menjaga keseimbangan antara kesetiaan 
terhadap tradisi tafsir klasik dan 
kebutuhan pembacaan kontekstual 
yang relevan dengan dinamika 
keberagamaan kontemporer. Dengan 
demikian, metode penelitian ini 
memungkinkan pemahaman konsep 
ikhlas secara komprehensif, baik dalam 
kerangka normatif-teologis maupun 
dalam relevansinya terhadap praktik 
keagamaan umat Islam masa kini.. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Konteks Historis dan Teks Ayat 

Untuk memahami kandungan 
makna ayat secara mendalam, penting 
untuk terlebih dahulu menelaah 
konteks historis turunnya wahyu atau 
yang dikenal dengan istilah asbāb an-
nuzūl (Fitri et al., 2025). Hal ini menjadi 
landasan penting dalam studi tafsir 
karena ayat-ayat Al-Qur’an tidak turun 
dalam kekosongan sejarah, melainkan 
merespons situasi konkret yang terjadi 
di masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم dan 
masyarakat Arab saat itu. Dengan 
mengetahui latar belakang turunnya 
ayat, seorang mufasir dapat 
menghindari pemaknaan yang keluar 
dari maksud syar’i, sekaligus 
menangkap nilai-nilai universal dari 
teks yang diturunkan dalam konteks 
tertentu (Annisa dan Alwizar, 2025). 

Ayat yang pertama dianalisis 
adalah QS. Az-Zumar ayat 3, yang 
merupakan bagian dari surah 
Makkiyyah dan diturunkan dalam 
konteks dakwah tauhid kepada 
masyarakat Quraisy di Makkah (Jurnal 
Kajian Al-Quran, 2023). Pada masa itu, 
kaum musyrikin Mekah mengakui 
keberadaan Allah, tetapi tetap 
melakukan penyembahan terhadap 
berhala dan tokoh-tokoh yang mereka 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  

PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 157 

anggap sebagai perantara (wasīṭah) 
untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. 
Dalam ayat ini, Allah mengingatkan 
bahwa agama yang benar dan bersih (al-
dīn al-khālish) hanya milik Allah, dan 
menolak segala bentuk peribadatan 
yang melibatkan selain-Nya, walaupun 
dengan niat “mendekatkan diri” 
kepada Allah. 

Sedangkan QS. Al-Ikhlas ayat 4 
merupakan bagian dari surah Al-Ikhlas, 
salah satu surah pendek yang juga 
tergolong Makkiyyah (Rif’ah, 2023). 
Surah ini turun sebagai respons 
terhadap kaum musyrikin dan ahli 
kitab yang mempertanyakan atau 
membandingkan sifat-sifat Allah 
dengan makhluk. Dalam riwayat 
disebutkan bahwa sebagian orang 
Quraisy meminta kepada Nabi 
Muhammad صلى الله عليه وسلم untuk menggambarkan 
siapa Tuhan yang ia sembah. Maka 
turunlah surah Al-Ikhlas secara 
keseluruhan sebagai jawaban yang 
tegas tentang konsep ketuhanan dalam 
Islam. Ayat keempat, "Wa lam yakun lahu 
kufuwan ahad", menjadi penegasan akhir 
dari konsep tauhid yang murni 
(Lukman et al., 2026). 

Adapun teks lengkap dari kedua 
ayat tersebut adalah sebagai berikut: 

Dalam QS. Az-Zumar ayat 3, yang 
berbunyi : 

 

وْلٰيَاۤءََۘ مَا  
َ
ٖٓ ا خَذُوْا مٰنْ دُوْنٰه 

َّ
ذٰينَْ ات

َّ
خَالٰصُۗ وَال

ْ
ينُْ ال ٰ الد ٰ

ه ا لِلّٰ
َ
ل
َ
ا

مُ بَيْنَهُمْ 
ُ
ك َ يَحْ فٰىۗ اٰنَّ الِلّه

ْ
ٰ زُل ى الِلّه

َ
بُوْنَآٖ اٰل ا لٰيُقَر ٰ

َّ
نَعْبُدُهُمْ اٰل

مَ  يَهْدٰيْ  ا 
َ
ل  َ اٰنَّ الِلّه ەۗ  يَخْتَلٰفُوْنَ  فٰيْهٰ  هُمْ  مَا  هُوَ فٰيْ  نْ 

ارٌ   فَّ
َ
ذٰبٌ ك

ٰ
 ك

Terjemahan Kemenag 2019 
3.  Ketahuilah, hanya untuk Allah 

agama yang bersih (dari syirik). Orang-
orang yang mengambil pelindung selain 

Dia (berkata,) “Kami tidak menyembah 
mereka, kecuali (berharap) agar mereka 
mendekatkan kami kepada Allah dengan 
sedekat-dekatnya.” Sesungguhnya Allah 
akan memberi putusan di antara mereka 
tentang apa yang mereka perselisihkan. 
Sesungguhnya Allah tidak memberi 
petunjuk kepada pendusta lagi sangat 
ingkar. 

QS. Al-Ikhlas ayat 4 

مْ 
َ
حَدٌ  وَل

َ
فُوًا ا

ُ
هٗ ك

َّ
نْ ل

ُ
 ࣖ  يَك

Terjemahan Kemenag 2019 
4.  serta tidak ada sesuatu pun yang 

setara dengan-Nya.” 
Kedua ayat ini, melalui teks dan 

konteksnya, menjadi landasan 
fundamental untuk memahami konsep 
ikhlas dalam Islam (JSII, 2024). Ikhlas 
bukan hanya dimaknai sebagai niat 
dalam hati, tetapi sebagai konsekuensi 
logis dari tauhid yang murni bahwa 
Allah satu-satunya yang berhak 
disembah, tanpa perantara, tandingan, 
atau penyamaan dengan apa pun. 
 
Penafsiran QS. Az-Zumar ayat 3 

QS. Az-Zumar ayat 3 merupakan 
salah satu ayat yang memuat pesan 
tauhid secara eksplisit dan menjadi 
pijakan penting dalam memahami 
konsep ikhlas dalam konteks ibadah 
(Community Service, 2024). Ayat ini 
secara tegas menolak segala bentuk 
penyekutuan dalam beragama, 
sekalipun dibungkus dengan niat yang 
terlihat mulia seperti ingin 
mendekatkan diri kepada Allah. Berikut 
redaksi lengkap ayat tersebut: 

وْلٰيَاءََۤۘ مَا  
َ
ٖٓ ا خَذُوْا مٰنْ دُوْنٰه 

َّ
ذٰينَْ ات

َّ
خَالٰصُۗ وَال

ْ
ينُْ ال ٰ الد ٰ

ه ا لِلّٰ
َ
ل
َ
ا

مُ بَيْنَهُمْ  
ُ
ك َ يَحْ فٰىۗ اٰنَّ الِلّه

ْ
ٰ زُل ى الِلّه

َ
بُوْنَآٖ اٰل ا لٰيُقَر ٰ

َّ
نَعْبُدُهُمْ اٰل



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  
PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

158 – Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an … 

ا يَهْدٰيْ مَ 
َ
َ ل ذٰبٌ  فٰيْ مَا هُمْ فٰيْهٰ يَخْتَلٰفُوْنَ ەۗ اٰنَّ الِلّه

ٰ
نْ هُوَ ك

ارٌ   فَّ
َ
 ك

Terjemahan Kemenag 2019 
3.  Ketahuilah, hanya untuk Allah 

agama yang bersih (dari syirik). Orang-
orang yang mengambil pelindung selain 
Dia (berkata,) “Kami tidak menyembah 
mereka, kecuali (berharap) agar mereka 
mendekatkan kami kepada Allah dengan 
sedekat-dekatnya.” Sesungguhnya Allah 
akan memberi putusan di antara mereka 
tentang apa yang mereka perselisihkan. 
Sesungguhnya Allah tidak memberi 
petunjuk kepada pendusta lagi sangat 
ingkar. 

Ayat ini membangun argumen 

bahwa kemurnian agama ( الخالص  (الدين 
adalah bentuk pengabdian yang secara 
mutlak ditujukan hanya kepada Allah, 
tanpa perantara. Ketika seseorang 
menyembah selain Allah meskipun 
dengan dalih bahwa itu hanyalah 
sarana mendekatkan diri kepada-Nya 
maka perbuatan itu tetap dikategorikan 
sebagai syirik. Penolakan terhadap 
segala bentuk perantara dalam ibadah 
menjadi fondasi bagi pemahaman 
ikhlas dalam amal (fi‘liyyah).  

Dan Ayat ini ditafsirkan oleh 
berbagai mufasir klasik sebagai kritik 
tajam terhadap perilaku keagamaan 
kaum musyrikin Mekah yang 
menyembah berhala dan tokoh-tokoh 
spiritual dengan dalih bahwa mereka 
adalah perantara (wasīṭah) untuk 
mendekatkan diri kepada Allah. Praktik 
ini, meskipun dibungkus dengan niat 
mendekatkan diri, tetap dikategorikan 
sebagai bentuk syirik karena telah 
mencederai prinsip al-dīn al-khālish 
(agama yang murni). Menurut beberapa 
mufasir utama yang membahas ayat ini 

secara mendalam antara lain Ibn Katsir, 
Ath-Ṭabarī, dan Al-Qurṭubī. 
1. Penafsiran Ibn Katsir 

Dalam Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, 
Ibn Katsir menjelaskan bahwa ayat ini 
merupakan celaan keras terhadap kaum 
musyrikin yang menyatakan bahwa 
mereka menyembah berhala bukan 
karena menganggapnya sebagai Tuhan, 
melainkan agar menjadi perantara 
menuju kedekatan dengan Allah. Ibn 
Katsir menyebut alasan tersebut sebagai 
kedustaan yang menyesatkan, karena 
pada hakikatnya, ibadah yang benar 
tidak boleh melibatkan makhluk 
sebagai perantara, baik secara literal 
maupun simbolis. 

Beliau menyatakan: “Mereka 
berkata, ‘Kami tidak menyembah 
mereka kecuali agar mereka 
memberikan syafaat kepada kami dan 
menyampaikan kebutuhan kami 
kepada Allah.’ Maka mereka 
menjadikan tandingan-tandingan bagi 
Allah. Maka Allah mengabarkan bahwa 
Dia tidak memberi petunjuk kepada 
siapa yang berdusta dan kafir.”(Tafsīr 
Ibn Katsīr, Juz 7) 

Dari penafsiran ini, Ibn Katsir 
menekankan bahwa ikhlas bukan hanya 
soal niat, melainkan sebuah bentuk 
pemurnian ibadah yang harus 
dibebaskan dari semua bentuk 
perantara atau niat lain selain Allah. 
Bahkan, bentuk penyekutuan yang 
tidak disadari seperti menjadikan 
simbol, tokoh, atau tradisi sebagai alat 
spiritual tetap dinilai sebagai bentuk 
syirik yang tersembunyi (syirik khafiy).  

 
2. Penafsiran Ath-Ṭabarī 

Imam Ath-Ṭabarī dalam Jāmi‘ al-
Bayān fī Ta’wīl Āy al-Qur’ān menjelaskan 
bahwa ayat ini merupakan bantahan 
terhadap klaim kaum musyrikin yang 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  

PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 159 

menganggap bahwa menyembah 
berhala adalah jalan menuju Tuhan. 
Beliau menegaskan bahwa agama yang 
benar hanya milik Allah, dan bahwa 
segala bentuk penyembahan kepada 
makhluk, berapapun diniatkan untuk 
tujuan spiritual, tetap merupakan 
bentuk pengingkaran terhadap tauhid. 

Ath-Ṭabarī juga menjelaskan 
bahwa al-dīn al-khālish adalah agama 
yang tidak dicampuri dengan unsur 
selain Allah, dan bahwa menjadikan 
wali, nabi, atau malaikat sebagai objek 
ibadah demi mendekatkan diri adalah 
bentuk penyimpangan terhadap tauhid 
rubūbiyyah dan ulūhiyyah, yang harus 
dijaga dalam setiap aspek praktik 
keagamaan. 

 
3. Penafsiran Al-Qurṭubī 

Dalam Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, 
Al-Qurṭubī mengelaborasi makna al-
dīn al-khālish sebagai agama yang 
murni dari hawa nafsu, syirik, riya, dan 
tujuan duniawi. Beliau menyatakan 
bahwa niat dan orientasi ibadah 
merupakan elemen kunci dalam 
menentukan keabsahan ibadah di sisi 
Allah. Agama yang murni bukan hanya 
soal ritual yang benar, melainkan 
kesucian motivasi, penolakan terhadap 
perantara, dan kebebasan dari 
pengaruh simbolisme religius yang 
tidak memiliki dasar syar’i. 

 
4. Analisis Tematik: Ikhlas sebagai 

Purifikasi Ibadah 
Dari penafsiran para mufasir 

tersebut dapat ditarik benang merah 
bahwa QS. Az-Zumar ayat 3 
menggambarkan ikhlas sebagai 
kemurnian ibadah dalam dimensi amal 
(fi‘liyyah). Ikhlas di sini bukan hanya 
berarti tidak riya, tetapi juga berarti 
menjaga kemurnian tujuan dan 

orientasi ibadah, serta menolak segala 
bentuk perantara  baik secara teologis 
maupun simbolis, pengkultusan tokoh 
agama, atau penyucian simbol-simbol 
keagamaan yang dapat berpotensi 
menyimpang dari tauhid. Media sosial, 
misalnya, kerap menjadi “perantara 
baru” dalam mengekspresikan 
religiusitas, di mana amal ditampilkan 
bukan untuk Allah semata, tetapi demi 
eksistensi sosial. QS. Az-Zumar ayat 3, 
dalam hal ini, menjadi peringatan 
spiritual agar niat ibadah benar-benar 
diarahkan kepada Allah, tanpa 
campuran motif popularitas, 
penghargaan, atau pencitraan. 

Dari sisi teologis, ayat ini 
menegaskan prinsip tauhid yang 
eksklusif bahwa ibadah harus ditujukan 
hanya kepada Allah, dan bahwa segala 
bentuk perantaraan spiritual yang tidak 
berdasar wahyu adalah bentuk 
pengingkaran terhadap tauhid.  

 
Penafsiran QS. Al-Ikhlas ayat 4 

QS. Al-Ikhlas ayat 4 merupakan 
bagian penutup dari surah Al-Ikhlas, 
sebuah surah Makkiyyah yang secara 
ringkas, namun sangat padat, 
menegaskan prinsip-prinsip dasar 
dalam tauhid dan ikhlas. Surah ini 
disebut Al-Ikhlas karena memuat inti 
dari akidah Islam, yakni pengesaan 
Allah yang mutlak, baik dalam dzat, 
sifat, maupun perbuatan-Nya. Ayat 
terakhir dari surah ini berbunyi: 

حَدٌ  
َ
فُوًا ا

ُ
هٗ ك

َّ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
 ࣖوَل

Terjemahan Kemenag 2019 
4.  serta tidak ada sesuatu pun yang setara 
dengan-Nya.” 

Ayat ini menyatakan bahwa tidak 
ada makhluk atau entitas apa pun yang 
sebanding dengan Allah. Dalam 
konteks ikhlas, ini berarti bahwa hanya 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  
PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

160 – Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an … 

Allah yang layak menjadi tujuan akhir 
dari cinta, takut, harapan, dan 
pengabdian. Ketika seseorang 
menyamakan Allah dengan makhluk 
dalam bentuk keyakinan bahwa 
makhluk dapat memberi manfaat atau 
mudarat secara mutlak  maka hal 
tersebut adalah bentuk syirik dalam 
akidah (i‘tiqādiyyah) yang merusak 
keikhlasan dalam iman. 

Secara gramatikal, kata “kufuwan” 
berasal dari akar kata  أ-ف-ك , yang berarti 
sepadan, setara, sebanding, atau serupa. 
Dengan penegasan ini, Allah Swt., 
mengingkari adanya makhluk atau 
entitas apa pun yang bisa disamakan 
dengan-Nya dalam hal kekuasaan, sifat, 
atau keberadaan. Oleh karena itu, ayat 
ini bukan hanya menyatakan ketiadaan 
tandingan, tetapi juga merupakan 
pengingkaran total terhadap segala 
bentuk tasybīh (penyerupaan) dan 
tasyrīk (penyekutuan).  
1. Penafsiran Ibn Katsir 

Dalam Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, 
Ibn Katsir menjelaskan ayat ini sebagai 
bentuk penolakan tegas terhadap segala 
bentuk perbandingan antara Allah dan 
makhluk. Beliau menyatakan bahwa 
makna dari "kufuwan" mencakup semua 
kemungkinan kesamaan, baik secara 
dzat, sifat, nama, maupun perbuatan. 
Ibn Katsir menuliskan dengan redaksi 
tegas “Tidak ada yang menyerupai-
Nya, tidak ada tandingan-Nya, tidak 
ada yang serupa, tidak ada yang 
sepadan, tidak ada yang sebanding, 
tidak ada yang menyamai, tidak ada 
yang menyerupai nama-Nya, dan tidak 
ada yang menandingi-Nya. Maha Suci 
dan Maha Tinggi Allah dari segala 
bentuk penyerupaan, persamaan, atau 
tandingan.” (Tafsīr Ibn Katsīr, Juz 30) 

Dari sini, dapat dipahami bahwa 
Ibn Katsir memaknai ayat ini dalam 

konteks penolakan terhadap setiap 
bentuk syirik akidah, termasuk 
pemahaman teologis yang 
menyamakan Allah dengan makhluk 
baik secara eksplisit maupun implisit. 
Oleh karena itu, ikhlas dalam keimanan, 
menurut Ibn Katsir, adalah pengakuan 
penuh dan sadar bahwa hanya Allah 
yang memiliki keunikan mutlak, yang 
tidak dapat dijangkau oleh nalar atau 
dibatasi oleh bayangan makhluk. 

 
2. Penafsiran Fakhruddin Ar-Rāzī 

Fakhruddin Ar-Rāzī dalam 
Mafātīḥ al-Ghayb atau yang lebih dikenal 
sebagai Tafsīr al-Kabīr, memberikan 
pendekatan yang lebih filosofis dan 
metafisis dalam menafsirkan ayat ini. 
Ar-Rāzī menyoroti makna "kufuwan" 
sebagai bentuk pengingkaran terhadap 
kemungkinan Tuhan memiliki analogi 
atau munāẓir (pesaing) dari sisi 
eksistensial. Baginya, ayat ini bukan 
hanya menyatakan ketidaksamaan 
Allah dengan makhluk, tetapi juga 
menegaskan bahwa seluruh realitas 
wujud selain Allah adalah kontingen 
(muḥdath) dan bergantung, sementara 
Allah adalah wajib al-wujūd (yang 
keberadaan-Nya mutlak dan tidak 
tergantung pada apa pun). 

Ar-Rāzī juga menekankan bahwa 
konsepsi ketuhanan Islam berbeda dari 
konsep ketuhanan dalam agama-agama 
lain yang terkadang menyamakan 
Tuhan dengan manusia dalam bentuk 
jasmani, emosi, atau kuasa terbatas. 
Oleh karena itu, ayat ini menjadi 
fondasi dari tauhid asma’ wa ṣifāt, yakni 
menetapkan bahwa Allah memiliki 
nama dan sifat, tetapi tanpa tasybīh 
(penyerupaan), taḥrīf (penyelewengan 
makna), ta‘ṭīl (penolakan total), atau 
tamtsīl (perbandingan fisik). 

 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  

PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 161 

3. Analisis Tematik: Ikhlas dalam 
Akidah (Tauhid I‘tiqādiyyah) 

Penafsiran para mufasir di atas 
menunjukkan bahwa QS. Al-Ikhlas 
ayat4 memiliki makna teologis yang 
sangat dalam, yaitu penegasan bahwa 
Allah adalah satu-satunya realitas 
absolut yang tidak dapat diserupakan 
dengan makhluk apa pun. Ikhlas dalam 
dimensi tauhid i‘tiqādiyyah berarti 
menyandarkan seluruh bentuk 
keimanan, cinta, harapan, ketakutan, 
dan ketundukan hanya kepada Allah, 
tanpa menyertakan unsur makhluk 
sebagai pembanding, perantara, atau 
representasi. Keyakinan bahwa Allah 
tidak memiliki kufuwan menjadi fondasi 
spiritual yang memisahkan Islam dari 
semua bentuk religiositas politeistik 
atau antropomorfik. 

Selain itu, ayat ini menjadi 
pengingat agar umat Islam tidak 
tergelincir dalam praktik kultus tokoh, 
pemujaan benda suci, atau 
pemberhalaan simbol-simbol agama 
yang sering kali muncul dalam 
masyarakat, baik tradisional maupun 
modern. Ketika manusia menempatkan 
nabi, wali, guru, atau simbol tertentu 
dalam posisi yang menyerupai 
ketuhanan misalnya menjadikan 
mereka sebagai satu-satunya sumber 
keselamatan atau sebagai yang 
"menentukan" takdir maka secara tidak 
langsung telah terjadi pengingkaran 
terhadap prinsip ikhlas dalam akidah. 
Ikhlas menurut QS. Al-Ikhlas ayat 4 
bukan hanya persoalan niat tulus dalam 
hati, tetapi pemurnian keyakinan dan 
cara berpikir.  
 
Analisis Komparatif Konsep Ikhlas 

Analisis komparatif terhadap 
konsep ikhlas dalam QS. Az-Zumar 
ayat 3 dan QS. Al-Ikhlas ayat 4 

merupakan bagian penting dari 
pendekatan tafsir muqāran atau tafsir 
perbandingan (Yusriyah dan 
Khaerunnisa, 2024). Metode ini 
bertujuan untuk mengeksplorasi 
kedalaman makna dengan 
menempatkan dua ayat dalam dialog 
tematik, guna mengungkap relasi 
makna, kesatuan teologis, dan 
kelengkapan pesan yang dikandung 
oleh keduanya. Dalam konteks ini, 
ikhlas dipahami sebagai nilai teologis 
dan spiritual yang menyatu dalam dua 
dimensi utama ajaran Islam: yaitu 
dimensi amal perbuatan (fi‘liyyah) dan 
dimensi keyakinan (i‘tiqādiyyah). 

QS. Az-Zumar ayat 3 menitik 
beratkan pada keikhlasan dalam ibadah, 
yaitu amal yang harus dilakukan hanya 
karena Allah semata tanpa perantara 
atau niat lain. Sedangkan QS. Al-Ikhlas 
ayat 4 menekankan pada keikhlasan 
dalam akidah, yakni keimanan murni 
kepada Allah yang Esa, tanpa 
menyamakan-Nya dengan apa pun. 
Kedua ayat ini, walau berbeda 
penekanan, sesungguhnya saling 
melengkapi dalam membentuk struktur 
tauhid yang kokoh dan utuh, baik dalam 
ranah teoretis maupun praktis. 
1. Persamaan Konsep Ikhlas 

Secara substansial, kedua ayat 
memiliki pesan pokok yang identik, 
yaitu bahwa ikhlas adalah kunci utama 
kesahihan keimanan dan ibadah 
(Roshifah, 1967). Dalam QS. Az-Zumar 
ayat 3, Allah menegaskan bahwa "al-dīn 
al-khālish" (agama yang murni) adalah 
milik-Nya semata, dan bahwa bentuk 
ibadah yang disertai perantara walau 
diniatkan untuk mendekatkan diri 
kepada Allah tetap tergolong syirik. Di 
sisi lain, QS. Al-Ikhlas ayat 4 
menyatakan bahwa tidak ada seorang 
pun yang setara atau sebanding dengan 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  
PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

162 – Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an … 

Allah, yang berarti bahwa tidak boleh 
ada makhluk apa pun yang dijadikan 
tandingan dalam hal cinta, harapan, 
ketundukan, dan penyandaran diri. 

Dengan demikian, kedua ayat 
menegaskan bahwa ikhlas bukan 
sekadar kemurnian niat dalam hati, 
melainkan manifestasi dari keyakinan 
tauhid yang mutlak, yaitu bahwa hanya 
Allah yang patut disembah, tanpa 
sekutu, tanpa perantara, dan tanpa 
padanan dalam bentuk atau konsep 
apapun. 

 
2. Perbedaan Fokus Tematik dan 

Teologis 
Meskipun memiliki persamaan 

mendasar, kedua ayat memiliki fokus 
dan pendekatan yang berbeda dalam 
membahas ikhlas. QS. Az-Zumar ayat 3 
menempatkan ikhlas dalam konteks 
praktik ibadah (amal lahiriah). Ayat ini 
memberikan penegasan bahwa ibadah 
tidak boleh ditujukan kepada siapa pun 
selain Allah, bahkan jika yang disembah 
dianggap sebagai wasilah atau 
perantara. Ibadah kepada Allah harus 
murni, baik dalam niat maupun 
pelaksanaannya, tanpa melibatkan 
entitas lain, karena hanya kepada Allah 
semata ibadah ditujukan. Ayat ini juga 
memberikan peringatan kepada umat 
Islam agar menjauhi riya, sum‘ah, dan 
bentuk penyimpangan dalam orientasi 
ibadah, yang meskipun tidak tampak 
secara lahiriah, bisa merusak nilai amal. 

Sementara itu, QS. Al-Ikhlas ayat 4 
berbicara dalam wilayah ontologis dan 
teologis, dengan menekankan keesaan 
dan keunikan Allah secara mutlak. Ayat 
ini menolak segala bentuk analogi atau 
penyerupaan terhadap Allah (Budiman, 
2017). Fokusnya bukan pada amal, 
tetapi pada kesadaran dan keyakinan 
batin bahwa Allah tidak sebanding 

dengan siapa atau apa pun, tidak dalam 
dzat, sifat, atau tindakan. Maka, bentuk 
ikhlas dalam konteks ayat ini adalah 
penyucian akidah dari bentuk-bentuk 
penyekutuan pemikiran seseorang 
memiliki kuasa ilahiyah selain Allah. 

 
3. Keterkaitan Antara Ikhlas dalam 

Amal dan Ikhlas dalam Akidah 
Didalam QS. Az-Zumar ayat 3 dan 

QS. Al-Ikhlas ayat 4 membentuk satu 
kesatuan utuh yang tidak dapat 
dipisahkan. Ikhlas dalam amal (fi‘liyyah) 
hanya bisa dicapai jika akidah 
(i‘tiqādiyyah) seseorang benar. 
Seseorang yang beramal dengan tujuan 
yang tampak tulus, namun memiliki 
pemahaman akidah yang menyimpang, 
tetap tidak mencapai hakikat ikhlas 
menurut standar tauhid dalam Al-
Qur’an. 

Demikian pula sebaliknya, 
keyakinan yang benar tentang keesaan 
Allah tidak akan sempurna jika tidak 
diikuti dengan ibadah yang tulus, yang 
tidak dikotori oleh riya, sum‘ah, atau 
ketergantungan kepada makhluk.  

Dalam hal ini, dapat dirumuskan 
dua pilar utama keikhlasan: 
a. Ikhlas dalam fi‘liyyah (amal 

perbuatan): Menyucikan ibadah dari 
motif selain Allah, termasuk riya, 
perantara, dan tujuan duniawi. 

b. Ikhlas dalam i‘tiqādiyyah (keyakinan): 
Menyucikan tauhid dari segala 
bentuk penyerupaan (tasybīh), 
penyekutuan (tasyrīk), dan 
pembatasan terhadap keagungan 
Allah. 

Kedua pilar ini bersifat saling 
melengkapi Amal tanpa keyakinan 
yang benar adalah sia-sia, dan 
keyakinan tanpa amal yang tulus 
adalah kosong secara spiritual. Dengan 
demikian, pemahaman terhadap ikhlas 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  

PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 163 

dalam kedua ayat ini menjadi dasar 
penting dalam membentuk karakter 
Muslim yang seimbang antara iman dan 
amal, antara pemahaman dan 
pengamalan, serta antara hakikat dan 
syariat (Hanafi dan Sofa, 2024). 

 
Relevansi dan Implikasi Konsep 
Ikhlas terhadap Fenomena Keagamaan 
Kontemporer 

Konsep ikhlas yang termaktub 
dalam QS. Az-Zumar ayat 3 dan QS. Al-
Ikhlas ayat 4 bukanlah ajaran yang 
eksklusif untuk konteks masyarakat 
Arab abad ke-7, melainkan prinsip 
universal dan transhistoris yang 
senantiasa aktual sepanjang zaman 
(Arsyad et al., 2025). Ayat-ayat tersebut, 
yang menekankan kemurnian 
penghambaan kepada Allah serta 
penolakan terhadap segala bentuk 
penyekutuan dan penyerupaan, sangat 
relevan untuk menghadapi berbagai 
dinamika keberagamaan di era 
kontemporer. Dalam masyarakat 
modern, di mana ekspresi religiusita 
kerap berbaur dengan kepentingan 
sosial, ekonomi, bahkan politik, nilai 
ikhlas menjadi kompas spiritual yang 
menentukan keotentikan 
keberagamaan seseorang (Nurhasanah 
et al, 2023). 

Di tengah pesatnya 
perkembangan teknologi informasi, 
transformasi budaya populer, serta 
munculnya kapitalisasi simbol 
keagamaan, praktik keberagamaan 
mengalami pergeseran dari yang 
berbasis tunduk kepada Allah menuju 
representasi sosial diri. Dalam konteks 
ini, ikhlas berfungsi sebagai nilai 
korektif dan normatif, yang menyaring 
setiap praktik keagamaan agar tidak 
terkontaminasi oleh motivasi lain. 

Perkembangan teknologi 
informasi, khususnya media sosial, 
telah membuka ruang baru dalam cara 
manusia berinteraksi, membentuk 
identitas, dan mengekspresikan 
spiritualitas. Salah satu implikasi dari 
fenomena ini adalah munculnya ruang 
digital sebagai medium ekspresi 
keagamaan. Ibadah yang dahulu 
dilakukan secara pribadi, kini dapat 
dipublikasikan dan dikonsumsi oleh 
publik dalam waktu nyata melalui 
unggahan foto, video, atau cerita 
pribadi. Dan Era digital menghadirkan 
tantangan serius terhadap makna 
ikhlas, khususnya dalam bentuk apa 
yang disebut sebagai “riya digital”.  

QS. Az-Zumar ayat 3 menegaskan 
bahwa agama yang benar adalah yang 
"khalish", yakni murni karena Allah. 
Ayat ini menjadi sangat relevan dalam 
konteks era media sosial. Frasa al-dīn al-
khālish (agama yang murni) 
menekankan bahwa ibadah tidak boleh 
bercampur dengan tujuan selain Allah. 
Maka, ketika amal dilakukan untuk 
meraih popularitas, membangun citra 
religius, atau memperluas jaringan 
sosial, maka nilai ikhlas telah tercemari. 
Media sosial dalam hal ini bukan 
sekadar alat, tetapi bisa menjadi 
“berhala simbolik” modern, jika 
manusia menjadikan perhatian publik 
sebagai objek tujuan dari amal. 

Secara psikologis, riya digital 
mendorong lahirnya kecanduan 
validasi religius. Seorang Muslim bisa 
merasa belum beribadah “dengan baik” 
jika belum membagikannya di publik. 
Padahal, esensi ibadah adalah 
hubungan vertikal antara hamba dan 
Tuhannya, bukan antara hamba dan 
linimasa publik. Lebih jauh lagi, riya 
digital berkontribusi pada budaya 
religius palsu, di mana keberagamaan 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  
PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

164 – Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an … 

dinilai dari “apa yang terlihat”, bukan 
dari orientasi batiniah dan kualitas 
ruhiyah. 

Dalam menghadapi tantangan 
ini, perlu ada etika keberagamaan 
digital yang didasarkan pada prinsip 
ikhlas dan kesadaran niat. Beberapa 
langkah yang bisa diterapkan: 
a. Muroqabatullah (merasa diawasi 

Allah): Menyadari bahwa penilaian 
Allah lebih penting dari penilaian 
manusia. 

b. Tajdidun niyyah (memperbarui niat): 
Selalu mengevaluasi apakah 
unggahan kita bernilai syiar atau 
hanya pencitraan. 

c.  Amal sirriyah (amal tersembunyi): 
Membiasakan diri untuk beribadah 
tanpa publikasi, sebagai bentuk 
latihan ikhlas. 

d. Literasi digital ruhani: Menyadarkan 
masyarakat bahwa tidak semua yang 
tampil religius benar-benar religius, 
dan sebaliknya. 

Dengan demikian, riya digital 
adalah fenomena kontemporer yang 
harus dikritisi dengan prinsip ikhlas 
dalam QS. Az-Zumar ayat 3. Dalam 
ruang media sosial yang serba visual 
dan kompetitif, ikhlas menjadi benteng 
terakhir untuk menjaga ruh ibadah dari 
distorsi motivasi.  
1. Kultus Tokoh Agama dan 

Fenomena Penyamaan Simbolik 
Salah satu tantangan keagamaan 

paling subtil dan berbahaya dalam 
masyarakat kontemporer adalah 
fenomena kultus tokoh agama, yakni 
kecenderungan mengangkat figur 
keagamaan ke dalam posisi otoritatif 
absolut, bahkan setara dengan sumber 
ajaran itu sendiri. Hal ini menjadi 
bentuk penyimpangan teologis yang 
menggeser pusat penghambaan dari 
Allah sebagai satu-satunya otoritas 

tertinggi, menjadi tokoh manusiawi 
yang disakralkan secara berlebihan. 
Fenomena kultus tokoh agama adalah 
realitas lain yang menggerus nilai ikhlas 
dalam akidah. Dalam masyarakat 
tertentu, keberagamaan cenderung 
bergeser dari tauhid murni kepada 
pengultusan personal baik terhadap 
guru, ulama, wali, atau bahkan simbol-
simbol tertentu yang dianggap suci.  

Di dalam QS. Al-Ikhlas ayat 4 secara 
eksplisit menyatakan bahwa tidak ada 
seorang pun yang sebanding atau setara 
dengan Allah. Ayat ini menjadi benteng 
teologis terhadap kecenderungan 
manusia untuk menyerupakan Allah 
dengan makhluk, baik secara fisik, 
metaforis, maupun simbolik. Fenomena 
kultus tokoh agama bisa ditemukan 
dalam berbagai bentuk dan level di 
banyak masyarakat Muslim: 

 
2. Fenomena pemimpin tarekat yang 

tak tersentuh 
Dalam sebagian kelompok sufi, 

ada tokoh mursyid (guru spiritual) yang 
dipercayai memiliki karāmah dan 
ma‘rifah sehingga segala perintahnya 
dianggap perintah Tuhan. dengan 
prinsip QS. Al-Ikhlas ayat 4. 
a. Kultus politik terhadap tokoh agama 

dalam pemilu. Beberapa pemuka 
agama dikultuskan oleh pengikutnya 
sedemikian rupa sehingga sikap 
politik mereka dianggap sebagai 
“fatwa ilahi . 

 
b. Pengultusan terhadap "ustadz 

selebriti". Di era media sosial, tokoh 
agama yang populer melalui televisi, 
YouTube, dan Instagram sering 
dikultuskan lebih karena personanya 
ketimbang ilmunya. Pengikut fanatik 
mereka membela sang ustadz bahkan 
dalam kesalahan, menganggap kritik 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  

PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 165 

sebagai penghinaan terhadap agama, 
dan secara tidak sadar memposisikan 
tokoh itu sebagai "wakil Tuhan" di 
dunia digital. Dampaknya, 
kebenaran menjadi milik tokoh, 
bukan milik dalil. 

 
c. Fenomena benda-benda keramat 

milik tokoh agama. Tidak sedikit 
umat yang percaya bahwa benda 
peninggalan tokoh agama tertentu 
membawa keberkahan seperti air 
bekas wudu tokoh, rambutnya, atau 
bahkan tanah yang pernah 
diinjaknya perantara spiritual.  

 
3. Transaksionalitas Ibadah dan 

Hilangnya Orientasi Ruhani 
Dalam konteks kehidupan 

keagamaan kontemporer, muncul 
fenomena yang mengganggu 
kemurnian ibadah, yakni 
transaksionalitas ibadah, yaitu saat 
ibadah tidak lagi dimaknai sebagai 
pengabdian murni kepada Allah, 
melainkan sebagai alat tukar untuk 
meraih keuntungan duniawi. Fenomena 
ini meluas dan beragam bentuknya: 
shalat malam karena ingin proyek 
lancar, puasa sunah agar segera dapat 
jodoh, sedekah agar bisnis meningkat, 
atau umrah karena ingin "rebranding" 
sosial. Ibadah, dalam konteks ini, telah 
berubah dari penghambaan (ubūdiyyah) 
menjadi investasi spiritual yang sarat 
motif dunia.  

QS. Az-Zumar ayat 3 
mengingatkan bahwa agama yang 
murni harus bebas dari motif 
tersembunyi, bahkan jika dibungkus 
dengan istilah religius. QS. Al-Ikhlas 
ayat 4 mengingatkan bahwa hanya 
Allah yang menjadi tujuan utama dan 
satu-satunya yang patut dicintai secara 
absolut. Oleh karena itu, menjadikan 

dunia sebagai motif utama ibadah  
secara tidak sadar telah menggantikan 
Allah dengan sesuatu yang fana dalam 
orientasi spiritual. 

Dampak Sosial dan Psikologis 
Transaksionalitas Ibadah Fenomena 
ibadah transaksional tidak hanya 
merusak nilai spiritual personal, tetapi 
juga menciptakan budaya keagamaan 
yang rapuh, di antaranya: 
a. Ibadah menjadi mekanik dan kering 

ruhani. Karena hanya dilakukan saat 
ada kebutuhan, tanpa ruh cinta dan 
penghambaan yang sejati. 

b. Munculnya kekecewaan terhadap 
Tuhan. Bila doa tidak dikabulkan, 
atau ibadah tak membuahkan hasil 
duniawi, maka individu kecewa dan 
meninggalkan ibadah. Ini 
menunjukkan bahwa selama ini ia 
tidak menyembah Allah, tapi 
menyembah hasil. 

c.  Komersialisasi amal saleh. Amal 
kebaikan dikaitkan dengan logika 
timbal balik: sedekah untuk rezeki, 
zikir untuk kelancaran hidup, bukan 
sebagai ekspresi cinta dan 
kesyukuran. 

d. Ketidakmampuan untuk ikhlas 
dalam cobaan. Ketika hidup sulit, 
dan harapan dunia tak terpenuhi, 
maka muncul krisis spiritual karena 
orientasi ibadah sejak awal memang 
bukan untuk Allah, melainkan untuk 
dunia. 

 
4. Refleksi Filosofis: Ikhlas sebagai 

Kesadaran Ontologis 
Dalam khazanah filsafat Islam, 

ikhlas tidak hanya dipahami sebagai 
kejujuran niat, melainkan sebagai 
kesadaran ontologis atas eksistensi 
manusia sebagai hamba (Fadilah et al., 
2025). Ikhlas adalah buah dari 
pengakuan bahwa hanya Allah yang 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  
PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

166 – Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an … 

memiliki wujūd mutlak (keberadaan 
sejati), sementara makhluk adalah 
kontingen (muḥdath) yang bergantung 
sepenuhnya pada Allah. Maka, setiap 
bentuk pengabdian yang dilakukan 
kepada selain Allah adalah bentuk 
kebingungan eksistensial dan 
penyimpangan spiritual.  

Imam Al-Ghazali dan Konsep 
Tajrīd Imam Abu Hamid Al-Ghazali 
dalam Ihya’ ‘Ulum ad-Din menegaskan 
bahwa ikhlas ikhlas adalah tajrīd 
(pemisahan) amal dari segala motif 
selain Allah. Dalam konsep ini, manusia 
harus melepaskan seluruh orientasi 
yang menyertainya baik orientasi 
kepada hasil, balasan, atau bahkan 
kepada gambaran egoistik tentang 
dirinya sebagai orang saleh. Ikhlas 
hanya lahir ketika manusia melepaskan 
semua bentuk ego spiritual dan 
memusatkan orientasi penghambaan 
hanya kepada Allah. 

Menurut imam al-Ghazali, ikhlas 
adalah maqām tinggi dalam perjalanan 
ruhani (sulūk), yang hanya dapat 
dicapai dengan riyāḍah al-nafs (latihan 
jiwa), mujāhadah (kesungguhan 
melawan hawa nafsu), dan murāqabah 
(perasaan diawasi Allah secara 
konstan). Imam Al-Ghazali 
mendefinisikan ikhlas sebagai 
“menyucikan amal dari campur tangan 
makhluk.” Artinya, amal yang benar-
benar ikhlas adalah amal yang 
dilakukan tanpa berharap penghargaan 
manusia, tanpa keinginan duniawi, dan 
semata-mata karena kesadaran akan 
kehadiran Allah.  

Konsep Ikhlas dalam Perspektif 
Wujud dan Fana’ Ibn ‘Arabi dalam 
mistisisme filsafat Ibn ‘Arabi, manusia 
yang ikhlas adalah mereka yang telah 
meleburkan ego pribadinya (fana’) 
dalam kehadiran Tuhan 

(Fathurrahman, 2023). Sedangkan 
menuju ikhlas sejati Proses 
Transendensi Ruhani untuk Mencapai 
ikhlas dalam pengertian ontologis 
memerlukan: 
a. Tazkiyatun nafs (penyucian jiwa): 

membersihkan jiwa dari keinginan 
duniawi dan ego. 

b. Muraqabah: menghadirkan kesadaran 
bahwa Allah selalu mengawasi setiap 
gerak batin. 

c. Tajrīd: memisahkan amal dari motif 
duniawi dan dari harapan selain 
Allah. 

d. Fikr wa tafakkur: refleksi mendalam 
tentang makna hidup, 
ketergantungan makhluk, dan tujuan 
keberadaan manusia. 

 
5. Implikasi dalam Pendidikan Islam 

Dalam konteks pendidikan Islam, 
ikhlas memiliki posisi sentral dalam 
pembentukan karakter spiritual peserta 
didik (Iqbal et al., 2024). Pendidikan 
yang tidak menyentuh aspek ketulusan 
batin hanya akan menghasilkan 
pribadi-pribadi yang menjalankan 
agama sebagai rutinitas, bukan sebagai 
pengabdian. Oleh karena itu, penting 
bagi lembaga pendidikan Islam untuk 
menginternalisasikan nilai ikhlas dalam 
seluruh aspek, mulai dari kurikulum 
hingga keteladanan pendidik 
(Rodhiyana, 2022). 

Sayangnya,  banyak lembaga 
pendidikan Islam saat ini, pendidikan 
sering direduksi menjadi formalitas 
ritual, capaian akademik, dan kompetisi 
status. Siswa diajarkan untuk taat secara 
teknis: salat tepat waktu, hafalan Al-
Qur’an, berpakaian syar‘i, dan 
mengikuti kegiatan keagamaan; namun 
jarang disentuh dimensi batin dari 
keikhlasan itu sendiri. Akibatnya, 
muncul generasi yang “taat” secara 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  

PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 167 

simbolik, namun mudah rapuh ketika 
tidak dilihat, mudah kecewa saat tidak 
dihargai, dan mudah terjebak dalam 
pamer ibadah (riya) sebagai bagian dari 
budaya populer religius. Beberapa 
strategi praktis yang dapat dilakukan, 
antara lain: 
a. Kurikulum Berbasis Tauhid dan 

Ruhiyah 
Pendidikan tidak boleh hanya 
mengejar kompetensi intelektual, 
tetapi juga harus menanamkan 
kesadaran ruhani bahwa segala ilmu 
bersumber dari Allah dan harus 
dikembalikan kepada-Nya. Tujuan 
belajar bukan hanya "nilai tinggi", 
tetapi mendekatkan diri kepada 
Allah dan menjadi manusia yang 
bermanfaat. 

b. Keteladanan Pendidik sebagai Role 
Model Ikhlas 
Guru dan dosen tidak cukup hanya 
mengajarkan ikhlas, tetapi harus 
menjadi cerminan nilai ikhlas itu 
sendiri. Ketika guru mengajar bukan 
karena ingin dipuji atau diangkat 
pangkat, tetapi karena ingin 
mencerdaskan dan menanamkan 
tauhid, maka peserta didik akan 
menyerap nilai itu secara batin dan 
spontan. 

c. Latihan Amal Sirriyah (Amal Rahasia) 
Membiasakan peserta didik 
melakukan amal tanpa diketahui 
orang lain adalah cara efektif 
menanamkan ikhlas.  

d. Kritik terhadap Performatifitas 
Agama 
Peserta didik perlu dibekali dengan 
literasi kritis terhadap simbol-simbol 
religius, agar mereka tidak terjebak 
pada tampilan luar seperti pakaian, 
jargon, atau gaya ibadah, tetapi 
memahami esensi spiritualitas di 
balik simbol. 

e. Evaluasi Berbasis Keikhlasan dan 
Karakter 
Evaluasi pendidikan Islam 
seharusnya tidak hanya menilai 
kemampuan akademik, tetapi juga 
mencakup dimensi spiritual dan 
akhlak.  

 
KESIMPULAN  

Kajian ini menunjukkan bahwa 
konsep ikhlas dalam Al-Qur’an tidak 
dapat dipahami secara parsial sebagai 
persoalan niat individual semata, 
melainkan sebagai prinsip tauhid yang 
bersifat integratif dan menyeluruh. 
Melalui analisis tematik-komparatif 
terhadap QS. Az-Zumar ayat 3 dan QS. 
Al-Ikhlas ayat 4 berdasarkan penafsiran 
mufasir klasik, khususnya Ibn Katsir, 
penelitian ini menegaskan bahwa ikhlas 
mencakup dua dimensi utama yang 
saling berkaitan, yaitu ikhlas dalam 
amal (fi‘liyyah) dan ikhlas dalam 
keyakinan (i‘tiqādiyyah). 

QS. Az-Zumar ayat 3 menegaskan 
bahwa ikhlas dalam praktik ibadah 
menuntut pemurnian orientasi 
penghambaan hanya kepada Allah, 
tanpa perantara dan tanpa motif selain-
Nya. Ayat ini menempatkan ikhlas 
sebagai syarat teologis bagi keabsahan 
ibadah, bukan sekadar kejujuran niat 
secara moral. Sementara itu, QS. Al-
Ikhlas ayat 4 menegaskan keesaan dan 
keunikan mutlak Allah yang tidak 
memiliki padanan apa pun, sehingga 
menjadi landasan akidah bagi 
keikhlasan iman. Kedua ayat tersebut 
membentuk satu kesatuan konseptual 
yang menegaskan bahwa ikhlas 
merupakan konsekuensi langsung dari 
tauhid yang murni, baik dalam 
keyakinan maupun dalam praktik 
keagamaan. 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  
PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

168 – Konsep Ikhlas dalam Al-Qur’an … 

Dalam konteks keberagamaan 
kontemporer, pemahaman integratif 
tentang ikhlas ini memiliki relevansi 
yang signifikan. Fenomena seperti riya 
digital, kultus tokoh agama, dan 
kecenderungan transaksional dalam 
ibadah dapat dipahami sebagai bentuk 
penyimpangan orientasi tauhid, di 
mana tujuan penghambaan bergeser 
dari Allah kepada makhluk, simbol, 
atau kepentingan duniawi. Dengan 
demikian, konsep ikhlas sebagaimana 
dibangun oleh QS. Az-Zumar ayat 3 dan 
QS. Al-Ikhlas ayat 4 berfungsi sebagai 
kerangka korektif teologis untuk 
menilai dan menata ulang praktik 
keberagamaan umat Islam di era 
modern. 

Secara akademik, penelitian ini 
berkontribusi pada pengembangan 
kajian tafsir Al-Qur’an dengan 
menegaskan pentingnya pendekatan 
tematik-komparatif dalam memahami 
konsep-konsep teologis kunci. Kajian 
ini menunjukkan bahwa integrasi 
antara dimensi akidah dan amal 
merupakan karakter fundamental 
ajaran tauhid dalam Al-Qur’an. Ke 
depan, penelitian lanjutan dapat 
mengembangkan kajian ini dengan 
memperluas objek ayat, memperdalam 
analisis kebahasaan dan balaghah, atau 
mengaitkannya dengan pendekatan 
tafsir kontemporer untuk memperkaya 
pemahaman tentang ikhlas dalam 
dinamika keislaman yang terus 
berkembang.

 
DAFTAR PUSTAKA  

Afwaz, F. R. (2023). Tafsir Al-Qur’an Surah Al-Ikhlas karya M. Quraish Shihab: Studi 
komparatif terhadap metodologi Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim. Jurnal Tafsere, 11(1), 78–91. https://doi.org/10.24252/jt.v11i1.39975 

Al-Qur’an, Jurnal Kajian Ayat-Ayat Siyasah Perspektif Teori dan Interpretasi Al-
Qur’an. (2023). Al-Mubarak Al-Mubarak. Al-Qur’an: Jurnal Kajian, 8(1), 57–77. 

Arsyad, M. M., et al. (2025). Latar belakang dan sejarah awal pembaharuan dalam 
Islam. Jurnal Studi Islam, 4(7), 1565–1574. 

Budiman, S. A. (2017). Pembaharuan konsep kafa’ah dalam perkawinan. Jurnal 
Keislaman, 4(2), 9–15. 

Dan, T., Ruang Lingkup, R., & Administrasi, D. (2024). Jurnal Studi Islam Indonesia. 
Jurnal Studi Islam Indonesia (JSII), 2(1), 162–163. 

Fadilah, L. N., Istikomah, N., & Afriantoni, A. (2025). Kontribusi ilmu pengetahuan 
Islam dalam pembentukan karakter untuk meningkatkan mutu pendidikan. 
Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 5(2), 496–508. 
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707 

Hawari, F. A., Istiqomah, T. I., & Abu Bakar, M. Y. (2024). Tujuan pendidikan dalam 
perspektif Islam. Journal of Multidisciplinary Inquiry in Science, Technology, and 
Educational Research, 1(3c), 1108–1124. 

Fauzen, M. (2025). Al-Hasyimi: Jurnal Ilmu Hadis. Al-Hasyimi: Jurnal Ilmu Hadis, 2, 41–
58. 

Fitri, N., et al. (2025). Pendekatan kontekstual dalam penafsiran Al-Qur’an: Analisis 
pemikiran Abdullah Saeed. Jurnal Studi Al-Qur’an, 2(1), 295–311. 



Tatar Pasundan 
Jurnal Diklat Keagamaan  

PISSN 2085-4005; EISSN 2721-2866 
Volume 19 Nomor 2 Tahun 2025 

 

Virdatus Sholikhah, Komarudin Sassi - 169 

Hanafi, H., & Sofa, A. R. (2024). Refleksitas iman dan ilmu serta apresiasinya 
berdasarkan studi Al-Qur’an dan Al-Hadits. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 
1(4), 278–294. https://doi.org/10.61132/moral.v1i4.376 

Hidayah, N., Rosidi, A. R., & Shofiyani, A. (2023). Konsep ikhlas menurut Imam Al-
Ghazali dan relevansinya terhadap tujuan pendidikan Islam. Urwatul Wutsqo: 
Jurnal Studi Kependidikan dan Keislaman, 12(2), 190–207. 
https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v12i2.957 

Iqbal, M., et al. (2024). Relevansi pendidikan karakter dalam konteks pendidikan Islam: 
Membangun generasi berkarakter Islami. Indonesian Research Journal on Education, 
4(3), 13–22. https://doi.org/10.31004/irje.v4i3.568 

Lukman, J., Pbuh, M., & IAIN Takengon. (2026). Hadits kesaksian nubuat Nabi 
Muhammad SAW: Kajian terhadap sudut pandang Ahli Kitab. Jurnal Studi Hadis, 
(1), 31–53. 

Nur Annisa, & Alwizar. (2025). Pendekatan kaedah bahasa untuk menumbuhkan 
pemahaman Al-Qur’an dalam pendidikan agama Islam. Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial 
& Hukum, 3(2), 1070–1083. https://doi.org/10.61104/alz.v3i2.1233 

Nurhasanah, F., Ibnudin, I., & Syathori, A. (2023). Konsep pendidikan menurut Buya 
Hamka dan relevansinya dengan pendidikan Islam kontemporer. Journal Islamic 
Pedagogia, 3(2), 176–195. https://doi.org/10.31943/pedagogia.v3i2.108 

Perspektif, F., & Sufisme, F. (2023). Jurnal linguistik, sastra, dan pendidikan. Jurnal 
Linguistik, Sastra, dan Pendidikan, 8. 

Ramyani, I. (2022). Konsep ikhlas dalam implementasi Daqu Method di Pesantren 
Tahfizh Darul Qur’an Bandung. Jurnal Riset Agama, 2(2), 133–146. 
https://doi.org/10.15575/jra.v2i2.17909 

Rodhiyana, M. (2022). Strategi internalisasi nilai-nilai Islami pada peserta didik. Tahdzib 
Al-Akhlaq: Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 96–105. 
https://doi.org/10.34005/tahdzib.v5i1.1964 

Roshifah, R. (1967). Keluhuran akhlak Rasulullah perspektif tafsir sufi Sahl Al-Tustari 
[Skripsi]. 

Sari, Y. P., & Akbar, A. (2025). Peran tafsir dalam memahami konsep tauhid dalam Al-
Qur’an: Kajian atas ayat-ayat akidah. Jurnal Studi Al-Qur’an, 2(1). 

Service, C. (2024). Kontekstualisasi makna pendidikan dalam Al-Qur’an perspektif 
hermeneutika Abdullah Saeed. Jurnal Pendidikan Islam, 2(2), 49–69. 

Studi, J., et al. (2025). Spiritual generasi Z dalam krisis identitas keagamaan digital. 
Jurnal Studi Keislaman, 4(1), 1–27. 

Umar, U., Zumaro, A., & Afifah, N. (2025). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam ibadah 
zakat: Mengungkap pesan Al-Qur’an dan hadis. Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah 
Pendidikan, 9(1), 18–41. 

Wigati, A., & Pramuja, M. D. (2024). Kelebihan dan kekurangan serta keempat metode 
tafsir (Al-Ijmali, At-Tahlili, Al-Muqaran, Al-Maudhu’i). Kapalamada: Jurnal 
Multidisipliner, 3(4), 117–139. https://doi.org/10.62668/kapalamada.v3i04.1297 

Yusriyah, Y., & Khaerunnisa, K. (2024). Moderasi beragama dalam perspektif Al-
Qur’an. El-Fata: Journal of Sharia Economics and Islamic Education, 2(2), 229–246. 
https://doi.org/10.61169/el-fata.v2i2.80 

 


